
13 

  

  
 

E-ISSN 2829-8705 

JHB, Vol. 5 (02) Desember 2025 

Hamka Pendidikan Islam 

jurnal sekolah tinggi ilmu tarbiyah 
 

 

ILMU MANTIQ DAN RELEVANSINYA DALAM KOMUNIKASI EFEKTIF BAGI 

GURU PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

 

Nurul Himmatul Nisa1 

UIN Walisongo Semarang1 

Nurulhimmatulnisa@gmail.com1 

 

Nabila Ulfa Faza2 

UIN Walisongo Semarang2 

  nabilaul543@gmail.com2 

 

Ivina Shofuro Aisyuanabiha3 

UIN Walisongo Semarang3 

Ivinashofuro@gmail.com3 

 

Ahmad Jamaksari4 

UIN Walisongo Semarang4 

ahmadjamak088@gmailm.com4 

 

Hamid Faizul Anwar5  

UIN Walisongo Semarang5 

hamidfaizul0813@gmail.com5 

 

Nashikin6 

UIN Walisongo Semarang6 

NASIKHIN@walisongo.ac.id6 

 

Agus Khunaifi7 

UIN Walisongo Semarang7 

agus_khunaifi@walisongo.ac.id7 

 

ABSTRAK 

Ilmu mantik, sebagai cabang dari filsafat yang mempelajari prinsip-prinsip berpikir logis dan penalaran 

yang benar, memiliki relevansi signifikan dalam konteks komunikasi efektif, khususnya bagi guru 

Pendidikan Agama Islam (PAI). Dalam proses pembelajaran, kemampuan berpikir logis dan menyampaikan 

pesan secara sistematis sangat penting agar materi ajar dapat diterima dan dipahami siswa secara utuh. 

mailto:Nurulhimmatulnisa@gmail.com
mailto:Nabilaul543@gmail.com
mailto:Ivinashofuro@gmail.com3
mailto:ahmadjamak088@gmailm.com4
mailto:hamidfaizul0813@gmail.com5
mailto:NASIKHIN@walisongo.ac.id
mailto:agus_khunaifi@walisongo.ac.id


14 

  

  
 

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji peran ilmu mantik dalam meningkatkan kualitas komunikasi guru PAI, 

baik dalam merancang materi pelajaran, menyusun argumen yang koheren, maupun dalam berinteraksi 

dengan siswa secara rasional dan persuasif. Melalui pendekatan kualitatif deskriptif, kajian ini menunjukkan 

bahwa penguasaan ilmu mantik tidak hanya memperkuat fondasi berpikir kritis guru, tetapi juga mampu 

menciptakan suasana pembelajaran yang dialogis, terstruktur, dan berbasis akal sehat sejalan dengan nilai-

nilai Islam yang mengedepankan kebijaksanaan dan kejelasan dalam berkomunikasi. Dengan demikian, 

integrasi ilmu mantik dalam praktik pedagogis guru PAI menjadi salah satu kunci dalam mencapai 

efektivitas komunikasi edukatif yang berdampak pada pembentukan akhlak dan pemahaman keagamaan 

siswa. 

Kata Kunci: Ilmu mantik; komunikasi efektif; guru Pendidikan Agama Islam 

 

ABSTRACT 

Logic (Mantiq), as a branch of philosophy concerned with the principles of valid reasoning and sound 

thinking, holds significant relevance in the context of effective communication, particularly for Islamic 

Religious Education (IRE) teachers. In the teaching and learning process, the ability to think logically and 

convey messages systematically is crucial to ensure that instructional content is fully received and 

understood by students. This article aims to explore the role of logic in enhancing the communication quality 

of IRE teachers both in designing lesson materials, constructing coherent arguments, and engaging with 

students in a rational and persuasive manner. Using a descriptive qualitative approach, this study 

demonstrates that mastery of logic not only strengthens teachers’ critical thinking foundations but also fosters 

a dialogical, structured, and reason-based learning environment consistent with Islamic values that 

emphasize wisdom and clarity in communication. Thus, integrating logic into the pedagogical practice of 

IRE teachers serves as a key to achieving effective educational communication that positively impacts 

students’ moral development and religious understanding. 

Keywords: Logic (Mantiq); effective communication; Islamic Religious Education teachers 

 

PENDAHULUAN  

 Dalam praktik pembelajaran, komunikasi guru bukan sekadar penyampaian informasi, 

melainkan proses transformasi nilai yang memerlukan ketelitian berpikir, kejelasan ekspresi, dan 

konsistensi argumen. Namun, realitas di lapangan menunjukkan bahwa sebagian guru Pendidikan 

Agama Islam (PAI) masih menghadapi kendala dalam menyampaikan pesan keagamaan secara 

logis dan sistematis terutama ketika berhadapan dengan pertanyaan kritis siswa, isu kontroversial, 



15 

  

  
 

atau narasi agama di media sosial. Fenomena ini diperparah oleh kecenderungan mengandalkan 

hafalan tekstual dan retorika emosional, tanpa landasan struktur berpikir yang valid. Akibatnya, 

komunikasi keagamaan rentan jatuh ke dalam ambiguitas, generalisasi berlebihan (taʿajjul al-

ḥukm), atau bahkan kontradiksi internal (tanaquḍ), yang pada gilirannya melemahkan kredibilitas 

pesan dan menghambat internalisasi nilai. Lebih jauh, dalam kurikulum pendidikan guru, Ilmu 

Mantiq sebagai disiplin yang mengatur prinsip berpikir lurus dan berargumentasi sahih sering 

diposisikan sebagai mata kuliah marginal, bersifat teoretis, dan tidak relevan dengan praktik 

pedagogis P adahal, dalam tradisi intelektual Islam, Mantiq justru merupakan alat bantu utama 

(ālat al-taḥqīq) dalam memahami, mengkritisi, dan menyampaikan ajaran agama secara 

bertanggung jawab. Permasalahan utama penelitian ini adalah: bagaimana relevansi Ilmu Mantiq 

dalam membangun kompetensi komunikasi efektif guru PAI, dan mengapa penguasaannya belum 

optimal dalam praktik pendidikan keagamaan kontemporer? 

 Untuk menjawab persoalan tersebut, penelitian ini mengadopsi wawasan integratif antara 

epistemologi Islam dan kebutuhan kompetensi abad ke-21, khususnya dalam ranah critical 

thinking dan effective communication. Kami berpandangan bahwa Ilmu Mantiq bukan hanya 

warisan filosofis, tetapi juga framework operasional yang dapat direvitalisasi dalam pelatihan 

guru. Rencana pemecahan masalah dilakukan melalui pendekatan kualitatif deskriptif-analitis, 

dengan metode studi pustaka (library research) dan analisis konseptual terhadap sumber primer 

(karya klasik seperti al-Risālah al-Shamsiyyah karya Al-Katibi dan Mi‘yār al-‘Ilm karya Al-

Ghazali) serta sumber sekunder berupa jurnal nasional-internasional tentang kompetensi guru, 

komunikasi pedagogis, dan logika dalam pendidikan Islam. Data dianalisis secara tematik untuk 

mengidentifikasi prinsip-prinsip Mantiq yang paling aplikatif dalam konteks komunikasi kelas dan 

ruang publik digital. 

 Berdasarkan kerangka tersebut, tujuan penelitian ini dirumuskan sebagai berikut: (1) 

menganalisis fondasi teoretis Ilmu Mantiq dalam perspektif pendidikan Islam; (2) 

mengidentifikasi bentuk-bentuk kesalahan berpikir (mughalathat) yang sering muncul dalam 

komunikasi guru PAI; dan (3) merumuskan model integrasi prinsip Mantiq seperti ta‘rif (definisi 

jelas), qiyas (analogi valid), al-qanun al-awwal (hukum identitas), dan al-qanun al-tanaquḍ 

(larangan kontradiksi) dalam pelatihan kompetensi komunikasi efektif bagi calon dan guru PAI. 



16 

  

  
 

Secara teoretis, Ilmu Mantiq berasal dari akar kata nataqa (berbicara dengan jelas), dan secara 

terminologis didefinisikan sebagai “ilmu yang membahas hukum-hukum akal dalam rangka 

memperoleh kebenaran melalui jalan berpikir yang lurus” (Al-Taftazani, Syarḥ al-Risālah al-

Shamsiyyah). Dalam sejarah Islam, tokoh seperti Al-Farabi dan Ibnu Sina memandang Mantiq 

sebagai madkhal (pintu masuk) bagi seluruh ilmu, termasuk ilmu-ilmu keagamaan. Al-Ghazali, 

meski kritis terhadap logika Yunani, justru menegaskan bahwa “tidak mungkin memahami dalil-

dalil syar‘i tanpa Mantiq” (al-Munqidh min al-Ḍalāl), selama tidak bertentangan dengan prinsip-

prinsip syariah. Dalam konteks komunikasi, Mantiq berfungsi sebagai penjaga integritas makna: 

ia menjamin bahwa setiap pernyataan memiliki subjek-predikat yang jelas (taṣawwur), premis 

yang sahih (taṣdīq), dan inferensi yang valid (istidlāl). Tanpa itu, komunikasi sekalipun bernuansa 

spiritual berisiko menjadi qawl bi-lā burhān (ucapan tanpa dasar), yang justru bertentangan dengan 

semangat Al-Qur’an yang senantiasa menyeru pada burhān (bukti rasional), seperti dalam QS. Al-

Isrā’ [17]: 36: “…dan janganlah kamu mengikuti sesuatu yang tidak kamu ketahui…”. 

 Dalam ranah pendidikan, efektivitas komunikasi guru tidak diukur hanya dari kelancaran 

berbicara, tetapi dari kemampuannya membangun chain of reasoning yang dapat 

dipertanggungjawabkan baik secara logis maupun etis. Di sinilah Mantiq berperan sebagai alat 

disiplin berpikir sekaligus alat etika berbicara. Misalnya, prinsip al-mumānalah fī al-khilāf 

(menghindari sikap memusuhi dalam perbedaan) hanya mungkin diwujudkan jika guru mampu 

membedakan antara khilāf ‘ilmī (perbedaan ilmiah) dan khilāf ‘aqadī (perbedaan akidah) melalui 

definisi operasional yang tepat salah satu ranah utama dalam Mantiq. Dengan demikian, 

penguasaan Mantiq tidak hanya meningkatkan kualitas argumen, tetapi juga memperkuat adab al-

khilāf, yang merupakan nilai inti dalam pendidikan karakter Islam. 

 Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat teoretis dan praktis. Secara teoretis, kajian 

ini memperkaya wacana epistemologi pendidikan Islam dengan menempatkan Mantiq kembali 

sebagai fondasi rasionalitas keagamaan bukan sebagai ancaman terhadap iman, melainkan sebagai 

pelindungnya dari kekeliruan dan manipulasi. Secara praktis, hasil penelitian dapat menjadi 

rujukan dalam perbaikan kurikulum pendidikan guru, khususnya dalam pengembangan modul 

pelatihan kompetensi komunikasi berbasis logika normatif Islam. Di tengah gempuran hoaks dan 

polarisasi berbasis agama, guru PAI yang menguasai Mantiq dapat tampil sebagai intellectual 



17 

  

  
 

guardian pembimbing yang tidak hanya menyampaikan kebenaran, tetapi juga melatih generasi 

muda untuk menemukannya sendiri melalui cara berpikir yang lurus dan jujur. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan rancangan penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitis, khususnya studi pustaka (library research) yang diperdalam dengan analisis konseptual 

berbasis khazanah intelektual Islam. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian bersifat 

teoretis-normatif yaitu mengeksplorasi relevansi Ilmu Mantiq sebagai kerangka berpikir dalam 

komunikasi pedagogis sehingga tidak memerlukan pengumpulan data lapangan dalam bentuk 

angket atau wawancara, melainkan analisis mendalam terhadap sumber primer dan sekunder yang 

otoritatif. Sumber data primer meliputi karya-karya klasik dalam tradisi logika Islam, antara lain 

al-Risālah al-Shamsiyyah karya Najm al-Dīn al-Kātibī, Mi‘yār al-‘Ilm fī Fan al-Mantiq karya Al-

Ghazālī, serta al-Maqāṣid al-‘Aliyyah karya ‘Aḍud al-Dīn al-Ījī yang dipilih karena menjadi 

rujukan utama kurikulum tradisional pesantren dan pendidikan tinggi Islam di Indonesia. Sumber 

data sekunder terdiri atas jurnal ilmiah nasional dan internasional (2015–2025) tentang kompetensi 

guru PAI, komunikasi efektif dalam pendidikan agama, serta penerapan logika dalam konteks 

pembelajaran, yang diakses melalui database seperti Google Scholar, Moraref, IAIN/UIN 

repository, dan DOAJ. Peneliti berperan sebagai instrumen utama (human instrument), dengan 

melakukan seleksi ketat terhadap sumber berdasarkan kriteria: (1) relevansi tematik; (2) 

orisinalitas dan otoritas pengarang; (3) metodologi penyusunan yang transparan; dan (4) 

kesesuaian dengan nilai-nilai epistemologi Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 

tiga tahap: pertama, eksplorasi pemetaan awal terhadap konsep kunci (Mantiq, komunikasi efektif, 

kompetensi guru); kedua, pengumpulan penghimpunan teks primer dan sekunder yang memenuhi 

kriteria; ketiga, dokumentasi pengkodean dan penyusunan arsip digital berbasis tematik untuk 

memudahkan analisis silang. Instrumen pengumpulan data berupa panduan analisis konseptual 

yang dikembangkan sendiri oleh peneliti, mencakup kisi-kisi: (a) definisi operasional Mantiq 

dalam perspektif Islam; (b) prinsip-prinsip dasar logika (taṣawwur, taṣdīq, qiyās, mughālathāt); (c) 

indikator komunikasi efektif dalam konteks pedagogis; dan (d) titik temu antara prinsip Mantiq 

dan praktik komunikasi guru. Data dianalisis melalui metode content analysis dan hermeneutika 

filosofis, yaitu memahami makna teks dalam konteks historis-intensionalnya, lalu 



18 

  

  
 

mentransformasikannya ke dalam kerangka kontemporer dengan tetap mempertahankan integritas 

epistemologisnya. Proses analisis dilakukan secara iteratif: reduksi data → kategorisasi 

berdasarkan tema sentral → elaborasi konseptual → verifikasi silang antar-sumber. Untuk 

menjamin keabsahan hasil penelitian, dilakukan triangulasi sumber (membandingkan interpretasi 

antara teks klasik, ulasan syarah, dan studi kontemporer) serta audit trail melalui dokumentasi 

lengkap setiap langkah penalaran, mulai dari pengutipan hingga inferensi. Selain itu, hasil analisis 

diverifikasi melalui peer debriefing informal dengan dua pakar pendidikan Islam dan satu ahli 

logika Islam, guna meminimalkan bias subjektif dan memperkuat kredibilitas temuan. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya menghasilkan deskripsi konseptual, tetapi juga merumuskan 

kerangka integratif yang dapat diuji lebih lanjut dalam penelitian empiris di masa depan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Definisi Ilmu Mantiq 

Ilmu Mantiq sendiri dikenal dengan sebutan Ilmu logika, yaitu Ilmu yang membahas tentang 

bagaimana cara berpikir yang baik, benar dan tersusun rapi atau sistematis dengan menggunakan 

akal yang sesuai dengan aturan yang ada dalam Ilmu Pengetahuan. Dalam Islam, ilmu mantiq 

memiliki peran yang signifikan dalam pengembangan dan penerapan ilmu pengetahuan, terutama 

dalam konteks bahasa Arab. Mantiq, yang berasal dari kata "nathaqa" yang berarti 'berpikir', 

berfungsi sebagai alat berpikir atau logika dalam memahami berbagai disiplin ilmu. Mantiq sangat 

terhubung dengan ilmu alat berupa balaghah (rhetorik), nahwu (tata bahasa), dan shorof 

(morfologi) yang kesemuanya merupakan aspek penting dalam penguasaan bahasa Arab1. 

Sedangkan dalam bahasa Yunani, Ilmu Mantiq itu artinya Ilmu Logika yang berasal dari kata 

“Logike” artinya sama seperti kata “Logos” yaitu pikiran atau pernyataan dari suatu kata2 . 

Ilmu mantiq, dalam literatur klasik Islam, didefinisikan secara beragam oleh para ulama dan filsuf 

terkemuka. Al-Ghazali dalam karyanya "Mi'yar al-'Ilm" mendefinisikan mantiq sebagai "ilmu 

yang membahas tentang aturan-aturan yang dapat melindungi pikiran dari kesalahan"3 . Definisi 

 
1 Madarik, M., & Puadi, H. (2024). “Pesantren: Candradimuka Nilai-Nilai Karakter Santri”. Jurnal Studi 

Pesantren, Vol 4, (1): 51–71. DOI: https://doi.org/10.35897/studipesantren.v4i1.1205. 
2 Laila Rahimah Harahap,  Jovial Pally Taran(2023),,”Hubungan Ilmu Mantiq Dalam Pengembangan Ilmu-Ilmu Islam”, 

Jurnal Ekonomi, Syariah dan Studi Islam. Vol. 1 (1). 33. DOI: https://doi.org/10.59548/je.v1i1.19 
3 Al-Ghazali, Abu Hamid (1966). “Mihak al-Nazar fi al-Mantiq”. Damascus: Matba'ah al-Sabah. 

https://doi.org/10.35897/studipesantren.v4i1.1205


19 

  

  
 

ini menekankan fungsi protektif mantiq sebagai benteng intelektual yang mencegah terjadinya 

kekeliruan dalam proses penalaran. 

Ibnu Sina, yang dikenal sebagai salah satu tokoh paling berpengaruh dalam pengembangan 

logika Islam, memberikan definisi yang lebih komprehensif. Menurutnya, mantiq adalah “ilmu 

yang mengajarkan cara-cara untuk mencapai pengetahuan yang tidak diketahui melalui 

pengetahuan yang sudah diketahui dengan metode yang benar”4. Definisi ini menggarisbawahi 

aspek epistemologis mantiq sebagai jembatan antara pengetahuan yang sudah ada dengan 

pengetahuan baru yang ingin dicapai. Sementara itu, Al-Farabi dalam "Ihsa' al-'Ulum" 

menjelaskan bahwa mantiq merupakan "ilmu yang memberikan kaidah-kaidah umum yang apabila 

dipatuhi oleh akal dalam proses berpikirnya, akan mengantarkan kepada kebenaran dan 

menghindarkan dari kesalahan".5 Pandangan Al-Farabi ini menekankan pentingnya keteraturan 

dan sistematika dalam proses berpikir sebagai jaminan tercapainya kesimpulan yang valid. 

Dalam perkembangan kontemporer, para sarjana Muslim modern seperti Muhammad 

Abduh dan Fazlur Rahman telah berupaya mereformulasi konsep mantiq agar lebih relevan 

dengan.tantangan zaman. Abduh menekankan bahwa mantiq bukan sekedar formalitas berlogika, 

tetapi merupakan "instrumen vital untuk memahami wahyu dan realitas secara 

simultan"6.Pandangan ini mencerminkan upaya untuk mengintegrasikan dimensi spiritual dan 

rasional dalam proses penalaran. Dari berbagai definisi tersebut, dapat disintesiskan bahwa ilmu 

mantiq adalah disiplin ilmu yang mengatur metodologi berpikir secara sistematis dan terstruktur 

untuk mencapai kesimpulan yang valid dan terhindar dari berbagai bentuk kesalahan logis. Mantiq 

tidak hanya berfungsi sebagai alat analisis, tetapi juga sebagai instrumen konstruktif dalam 

membangun pengetahuan yang dapat dipertanggung jawabkan secara rasional. 

2. Tujuan & Manfaat Ilmu Mantiq 

Tujuan fundamental dari mempelajari ilmu mantiq dapat dikategorikan ke dalam beberapa 

dimensi yang saling berkaitan. Pertama, dimensi epistemologis yang berkaitan dengan pencapaian 

pengetahuan yang valid dan reliabel. Melalui penguasaan prinsip-prinsip mantiq, seseorang dapat 

 
4 Ibnu Sina, Abu Ali (1971). “Al-Isharat wa al-Tanbihat”. Cairo: Dar al-Ma'arif. 

5 Al-Farabi, Abu Nasr(1966).”Ihsa' al-'Ulum”. Beirut: Dar wa Maktabat al-Hilal.  

6  Abduh, Muhammad(1925) ,“Risalah al-Tawhid”. Cairo: Dar al-Manar. 



20 

  

  
 

membedakan antara argumen yang sahih dengan yang tidak sahih, serta mampu membangun 

penalaran yang kokoh berdasarkan premis-premis yang dapat dipertanggungjawabkan7. 

Dimensi kedua adalah aspek komunikatif, di mana mantiq berperan sebagai alat untuk 

meningkatkan efektivitas penyampaian ide dan gagasan. Dengan memahami struktur argumen 

yang logis, seseorang dapat menyajikan pemikirannya secara lebih terorganisir dan persuasif. Hal 

ini sangat penting dalam konteks pendidikan, dakwah, maupun diskusi ilmiah di mana clarity dan 

precision dalam penyampaian argumen menjadi kunci keberhasilan komunikasi8 . 

Dimensi ketiga berkaitan dengan pengembangan karakter intelektual yang critical dan 

analytical. Mempelajari mantiq melatih individu untuk selalu mempertanyakan validitas premis, 

menganalisis konsistensi argumen, dan mengevaluasi kekuatan bukti sebelum menerima suatu 

kesimpulan. Kemampuan ini sangat relevan dalam era informasi di mana masyarakat dibanjiri 

dengan berbagai klaim yang tidak selalu dapat dipercaya kebenarannya9 . 

Manfaat praktis dari penguasaan ilmu mantiq dapat dirasakan dalam berbagai aspek 

kehidupan. Dalam konteks akademik, mantiq membantu mahasiswa dan peneliti dalam menyusun 

argumen yang koheren dan melakukan analisis yang mendalam terhadap berbagai fenomena. 

Dalam dunia profesional, kemampuan berlogika yang baik menjadi aset berharga dalam 

pengambilan keputusan, pemecahan masalah, dan negosiasi . Dalam kehidupan sosial, penguasaan 

prinsip-prinsip mantiq dapat meningkatkan kualitas dialog antar individu dan kelompok. 

Masyarakat yang memiliki literasi logika yang baik cenderung lebih mampu menghindari konflik 

yang tidak perlu dan membangun konsensus melalui diskusi yang konstruktif. Hal ini sangat 

penting untuk menciptakan atmosfer sosial yang kondusif bagi pengembangan peradaban10 . 

Maka, mempelajari ilmu mantiq sangat besar manfaatnya di antaranya: 

a. Mantiq melatih kesanggupan akal dan membantu menumbuhkan serta mengembangkan 

cara berpikir yang logis. Ini mendasari pentingnya keterampilan berpikir kritis, yang dapat 

dianalisis dan dipelajari melalui berbagai pendekatan pendidikan11. 

 
7  Aristotle. (1928). Organon. Diterjemahkan oleh W. A. Pickard-Cambridge. Oxford: Oxford University Press. 
8 Perelman, C., & Olbrechts-Tyteca, L. (1969). “The New Rhetoric: A Treatise on Argumentation”. Notre Dame: 

University of Notre Dame Press. 
9 Facione, P. A. (2020). “Critical Thinking: What It Is and Why It Counts”. California: California Academic Press. 
10 Habermas, J. (1984). “The Theory of Communicative Action”. Boston: Beacon Press. 
11 Hafizhah, M., & Zein, A. (2024). “دور علم المنطق في  تطوير  مهارة الجدال”. Tadris, Vol 12, (1): 337–359. DOI: 

https://doi.org/10.21274/tadris.2024.12.1.337-359 

https://doi.org/10.21274/tadris.2024.12.1.337-359


21 

  

  
 

b. Mantiq mempermudah individu dalam membedakan antara pikiran yang benar dan salah, 

baik dan buruk. Proses ini memungkinkan siswa untuk mempertimbangkan argumen 

secara objektif dan mempertanyakan asumsi serta kesimpulan yang ada12. 

c. pelatihan berpikir melalui Mantiq bukan hanya sekadar mengasah akal, tetapi juga 

membantu individu untuk mengetahui letak kekeliruan dalam proses berpikir mereka. 

Penelitian menunjukkan bahwa pemahaman logika dan penerapan pembelajaran berbasis 

masalah dapat memperbaiki keterampilan berpikir kritis, memungkinkan siswa untuk 

menganalisis dan mengevaluasi informasi dengan lebih baik13. 

3. Kaitan Antara Logika, Berpikir Kritis, dan Komunikasi Efektif 

Hubungan antara logika, berpikir kritis, dan komunikasi efektif merupakan konsep 

fundamental dalam perkembangan kapasitas intelektual individu. Logika menyediakan kerangka 

metodologis yang penting untuk menilai validitas argumen dan konsistensi pemikiran. Dalam 

konteks pendidikan, penggunaan logika mendukung pengembangan keterampilan berpikir kritis 

siswa, yang merupakan disposisi mental untuk menganalisis, mempertanyakan, dan mengevaluasi 

informasi. Dalam pembelajaran, penerapan logika membantu siswa dalam membangun argumen 

yang kuat, sehingga meningkatkan kemampuan mereka untuk berkomunikasi secara efektif 14. 

Komunikasi efektif merupakan kemampuan untuk menyampaikan ide secara jelas dan 

persuasif, yang sangat bergantung pada landasan logika dan berpikir kritis. Tanpa dukungan dari 

logika yang solid, komunikasi kehilangan kekuatan argumentatifnya, yang dapat mengakibatkan 

pesan yang disampaikan menjadi tidak meyakinkan atau bahkan menyesatkan. Dalam hal ini, 

prinsip-prinsip logika seperti hukum identitas, non-kontradiksi, dan excluded middle berfungsi 

sebagai pedoman fundamental untuk membangun argumen yang kuat dan terpercaya. Logika 

memberikan struktur dasar yang memastikan koherensi dan konsistensi pesan, serta memastikan 

bahwa premis-premis yang digunakan valid dan inferensinya sahih15. 

 
12 Nurman, A., Yuniastuti, E., Pinem, M., Berutu, N., Rahmadi, M., Maulia, T., … & Saqina, D. (2022). “Analisis 

Penerapan Case Method dan Team Based Project dalam Kebijakan Jurusan di Universitas Negeri Medan”. Publikauma: Jurnal 

Administrasi Publik Universitas Medan Area, Vol 10, (2): 137–143. DOI: https://doi.org/10.31289/publika.v10i2.8348 
13 Andria, A., & Rizky, M. (2024). “Implementasi Model Pembelajaran Problem Based Learning untuk Meningkatkan 

Daya Berpikir Kritis kepada Peserta Didik”. JIMR, Vol 2, (12): 16–23. DOI: https://doi.org/10.62504/jimr1011 

 
14 Mesah, W., Darma, F., & Lawalata, M. (2024). “Memahami logika berpikir sebagai landasan membangun 

argumentasi yang kuat”. JUTIPA, Vol 2, (3): 173–185. DOI: https://doi.org/10.55606/jutipa.v2i3.330 
15 Mesah, W., Darma, F., & Lawalata, M. (2024). “Memahami logika berpikir sebagai landasan membangun 

argumentasi yang kuat”. JUTIPA, Vol 2, (3): 173–185. DOI: https://doi.org/10.55606/jutipa.v2i3.330 

https://doi.org/10.31289/publika.v10i2.8348
https://doi.org/10.62504/jimr1011
https://doi.org/10.55606/jutipa.v2i3.330
https://doi.org/10.55606/jutipa.v2i3.330


22 

  

  
 

Berpikir kritis berfungsi sebagai mekanisme kontrol kualitas yang esensial dalam memastikan 

bahwa informasi yang dikomunikasikan telah melalui proses evaluasi yang memadai. Dalam era 

di mana misinformasi dan disinformasi menyebar dengan cepat, kemampuan untuk 

mengidentifikasi bias, mengenali kesalahan logika, serta mengevaluasi kredibilitas sumber 

informasi menjadi semakin penting16. Proses berpikir kritis ini membantu individu untuk tidak 

hanya menerima informasi secara pasif tetapi juga untuk meresponsnya dengan substansi dan 

kedalaman yang diharapkan dalam konteks komunikasi yang bertanggung jawab. 

4. Contoh Kesalahan Berpikir dalam Percakapan Sehari-hari 

Dalam kehidupan sehari-hari, masyarakat sering kali terjebak dalam berbagai bentuk 

kesalahan berpikir atau fallacy yang dapat mengurangi kualitas komunikasi dan pengambilan 

keputusan. Pemahaman terhadap jenis-jenis kesalahan ini menjadi sangat penting untuk 

meningkatkan kemampuan berpikir kritis dan komunikasi yang efektif. 

a. Ad Hominem Fallacy 

Ad Hominem Fallacy adalah kesalahan logika yang umum terjadi dalam diskusi atau 

perdebatan. Dalam jenis argumen ini, alih-alih fokus pada substansi argumentasi yang 

disampaikan, seseorang justru menyerang pribadi atau karakter individu yang mengajukan 

argumen. Fenomena ini sering muncul dalam konteks politik, di mana argumen yang diajukan oleh 

lawan diserang melalui pendekatan ad hominem, bukan berdasarkan isi dari argumen itu sendiri17. 

Contohnya: "Pendapat Anda tentang kebijakan ekonomi tidak perlu didengar karena Anda bukan 

sarjana ekonomi." Kesalahan ini mengalihkan fokus dari substansi argumen kepada kredibilitas 

personal, padahal validitas argumen tidak selalu bergantung pada latar belakang pembuat argumen. 

b. Straw Man Fallacy  

Straw Man Fallacy adalah salah satu bentuk kesalahan logika yang terjadi ketika seseorang 

mendistorsi atau menyederhanakan argumen lawan untuk memudahkan penyerangan terhadap 

argumen yang telah dimodifikasi tersebut. Dalam praktiknya, individu yang menggunakan straw 

man fallacy akan mengartikan atau merepresentasikan posisi lawan secara tidak akurat, lalu 

menyerang versi yang lebih lemah atau tidak tepat dari argumen tersebut, alih-alih menyerang 

 
16 López, F., Contreras, M., Nussbaum, M., Paredes, R., Gelerstein, D., Alvares, D., & Chiuminatto, P. (2023). 

“Developing critical thinking in technical and vocational education and training”. Education Sciences, Vol 13, (6): 590. DOI: 

https://doi.org/10.3390/educsci13060590 
17 Warman, J., & Hamzah, H. (2019). “An analysis of logical fallacy on Joko Widodo’s arguments during 2019 

Indonesia presidential debate”. English Language and Literature, Vol 8, (3). DOI: https://doi.org/10.24036/ell.v8i3.105507 

https://doi.org/10.3390/educsci13060590
https://doi.org/10.24036/ell.v8i3.105507


23 

  

  
 

argumen yang sebenarnya diutarakan18. Misalnya, ketika seseorang mengusulkan regulasi yang 

lebih ketat untuk industri tertentu, lawan bicaranya merespons: "Jadi Anda mau menghancurkan 

ekonomi dan membuat semua orang menganggur?" Respons ini tidak menangani esensi proposal 

regulasi, melainkan menciptakan versi ekstrem yang mudah dibantah . 

c. False Dilemma atau Black-and-White Thinking  

False Dilemma atau Black-and-White Thinking adalah kesalahan logika yang menyajikan 

hanya dua pilihan ekstrem, padahal sebenarnya terdapat banyak alternatif lain. Kesalahan ini 

berpotensi membatasi pemikiran kritis karena membuat seseorang percaya bahwa hanya ada dua 

kemungkinan, tanpa mempertimbangkan pilihan yang lebih kompleks atau nuansa di antara kedua 

ekstrem tersebut19. Contoh yang sering dijumpai: "Anda harus memilih: mendukung pembangunan 

atau mencintai lingkungan." Pemikiran dikotomis ini mengabaikan kemungkinan adanya solusi 

yang mengintegrasikan kedua aspek tersebut . 

d. Hasty Generalization  

Hasty Generalization merupakan kesalahan logika yang terjadi ketika individu membuat 

kesimpulan umum berdasarkan informasi yang tidak mencukupi atau sampel yang tidak 

representatif20. Misalnya: "Tiga mahasiswa dari universitas X yang saya kenal prestasinya buruk, 

jadi universitas X pasti berkualitas rendah." Kesalahan ini mengabaikan prinsip statistik dasar 

bahwa sampel kecil tidak dapat merepresentasikan populasi yang besar . 

e. Appeal to Emotion (Argumentum ad Passiones)  

Argumentum ad Passiones, atau appeal to emotion, adalah salah satu bentuk manipulasi 

logika yang memanfaatkan emosi untuk menggantikan argumen rasional. Dalam konteks ini, 

penekanan pada perasaan individu sering kali digunakan untuk meyakinkan audiens, meskipun 

tanpa dukungan fakta atau logika yang kuat. Kehadiran Hasty Generalization dan bentuk-bentuk 

lain dari kesalahan logika menunjukkan bahwa strategi ini umum dalam banyak konteks, termasuk 

iklan, debat, dan karya tulis21. Contohnya dalam konteks politik: "Jangan pilih kandidat itu karena 

 
18 Aikin, S., & Casey, J. (2010). “Straw men, weak men, and hollow men”. Argumentation, Vol 25, (1): 87–105. DOI: 

https://doi.org/10.1007/s10503-010-9199-y 
19 Escandón-Vargas, K., Rasmussen, A., Bogoch, I., Murray, E., Escandón, K., Popescu, S., … & Kindrachuk, J. (2021). 

“Covid-19 False Dichotomies and a Comprehensive Review of the Evidence…”. BMC Infectious Diseases, Vol 21: 710. DOI: 

https://doi.org/10.1186/s12879-021-06357-4. 
20 Botting, D. (2020). “When is it Responsible to Generalize from a Single Instance?”. Cogency, Vol 12, (2): 43–70. 

DOI: https://doi.org/10.32995/cogency.v12i2.359. 
21 Indah, R. (2017). “Logical Flaws in Indonesian Students’ Argumentative Essays”. KnE Social Sciences, Vol 1, (3): 

358. DOI: https://doi.org/10.18502/kss.v1i3.756. 

https://doi.org/10.1007/s10503-010-9199-y
https://doi.org/10.1186/s12879-021-06357-4
https://doi.org/10.32995/cogency.v12i2.359
https://doi.org/10.18502/kss.v1i3.756


24 

  

  
 

ia akan membuat anak-anak kita menderita dan masa depan bangsa hancur." Statement ini 

menggugah ketakutan tanpa memberikan bukti konkret atau analisis yang substantif . 

f. Bandwagon Fallacy  

Bandwagon Fallacy, atau Argumentum ad Populum, adalah kesalahan logika yang terjadi 

ketika seseorang beranggapan bahwa suatu pandangan benar hanya karena banyak orang yang 

mempercayainya22. Contoh: "Semua teman saya menggunakan produk ini, pasti produk ini yang 

terbaik." Popularitas tidak selalu menjamin kualitas atau kebenaran . 

g.  Circular Reasoning 

Circular reasoning, atau penalaran melingkar, merupakan salah satu jenis kesalahan logika yang terjadi 

ketika kesimpulan yang ingin dibuktikan sudah diasumsikan benar dalam premisnya. Dalam hal ini, 

argumen berputar pada dirinya sendiri tanpa menyediakan justifikasi independen untuk kesimpulannya. 

Hal ini sering kali ditemukan dalam berbagai bentuk argumen, baik dalam konteks diskusi filosofis 

maupun dalam argumen sehari-hari. Menurut Walton, penalaran melingkar sering kali menyebabkan 

kesulitan dalam mendiagnosis kelemahan dalam argumen, terutama ketika membedakan antara argumen 

dan penjelasan dalam teks23. Salah satu contoh paling sederhana adalah pernyataan, “Kitab ini pasti 

benar karena ditulis oleh orang yang selalu berkata benar.” Pernyataan ini gagal memberikan bukti 

yang valid, karena kebenaran penulis juga bergantung pada asumsi bahwa kitab tersebut benar. 

h. Ed Herring Fallacy (Pengalihan Isu)  

Red herring adalah kesesatan berpikir yang terjadi ketika perhatian dialihkan dari isu utama ke 

topik lain yang tampak relevan tetapi sebenarnya tidak memiliki hubungan logis dengan 

permasalahan yang sedang dibahas. Kesesatan ini sering kali digunakan sebagai taktik untuk 

menghindari kritik terhadap pandangan atau posisi tertentu, serta mengaburkan substansi 

argumentasi yang sebenarnya. Penggunaan red herring dalam komunikasi, termasuk dalam 

akademik, sangat umum ditemukan dalam konteks debat, iklan, dan politik, di mana pihak-pihak 

tertentu mengalihkan perhatian audiens dari argumen yang lemah atau dari topik yang berpotensi 

merugikan posisi mereka24. 

 
22 Donyai, P. (2016). “Identifying Fallacious Arguments in a Qualitative Study of Antipsychotic Prescribing in 

Dementia”. International Journal of Pharmacy Practice, Vol 25, (5): 379–387. DOI: https://doi.org/10.1111/ijpp.12328. 
23 Walton, D. (2006). “Epistemic and Dialectical Models of Begging the Question”. Synthese, Vol 152, (2): 

237–284. DOI: https://doi.org/10.1007/s11229-005-3984-4. 
24 Martino, G., Barrón‐Cedeño, A., Wachsmuth, H., Petrov, R., & Nakov, P. (2020). “SemEval-2020 Task 11: 

Detection of Propaganda Techniques in News Articles”. Proceedings of the Fourteenth Workshop on Semantic 
Evaluation (SemEval-2020): 1377–1414. DOI: https://doi.org/10.18653/v1/2020.semeval-1.186. 

https://doi.org/10.1111/ijpp.12328
https://doi.org/10.1007/s11229-005-3984-4
https://doi.org/10.18653/v1/2020.semeval-1.186


25 

  

  
 

Contoh: 

Anak: “Bu, aku boleh main game dulu sebelum ngerjain PR?” 

Ibu: “Kamu kok masih main game? Ingat, dulu kamu pernah nilai matematikanya jeblok!” 

Dalam contoh ini, sang ibu tidak menjawab pertanyaan anak tentang izin main game sebelum 

mengerjakan PR. Alih-alih membahas aturan atau waktu yang tepat, ia justru mengalihkan 

pembicaraan ke nilai matematika di masa lalu yang tidak relevan dengan permintaan saat ini. Inilah 

red herring: mengalihkan isu agar topik utama (apakah boleh main game dulu?) tidak dibahas 

secara langsung. 

5. Implementasi Ilmu Mantiq dalam Komunikasi Efektif bagiI Guru Pendidikan Agama  Islam 

Implementasi ilmu mantiq dalam komunikasi guru Pendidikan Agama Islam (PAI) memainkan 

peran penting dalam memastikan penyampaian materi pelajaran dipahami dengan baik oleh siswa dan 

berlandaskan prinsip logika normatif Islam. Elemen utama dari pendekatan ini melibatkan pemahaman 

mendalam terhadap istilah teknis mantiq seperti qiyas, ta'rīf, dan mughālathāt, serta penerapannya dalam 

komunikasi sehari-hari dalam pengajaran. Menurut Iqbal dan Rahman, metode-logika yang digunakan 

dalam ilmu mantiq harus mampu merespons berbagai dinamika dalam diskusi serta diaplikasikan dalam 

menyelesaikan masalah praktis25 

Penerapan prinsip ta‘rīf (definisi operasional yang tepat) dalam komunikasi guru Pendidikan 

Agama Islam (PAI) sangatlah penting. Pendekatan ini membantu mengurangi ambiguitas yang dapat 

mengakibatkan kesalahpahaman di kalangan siswa. Ketika mendiskusikan konsep "syirik", misalnya, guru 

harus secara jelas mendefinisikan apakah yang dimaksud adalah syirik akbar yang dapat mengeluarkan 

seseorang dari Islam atau syirik asghar, yang merupakan bentuk yang lebih ringan dan hanya mengurangi 

kesempurnaan tauhid26Pembezaan ini esensial karena cara siswa memahami istilah-istilah ini dapat 

berdampak signifikan terhadap persepsi mereka tentang ajaran agama dan evaluasi mereka terhadap sesama 

Muslim. 

Penggunaan qiyās (analogi valid) dalam pengajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) oleh guru 

sangat penting dalam menyampaikan nilai-nilai abstrak dengan cara yang lebih konkret dan dapat dipahami 

oleh siswa, tanpa kehilangan keabsahan epistemologis. Metode qiyās dapat digunakan untuk menjelaskan 

konsep-konsep yang kompleks dengan membandingkannya dengan situasi kehidupan sehari-hari yang lebih 

mudah dipahami. Sebagai contoh, ketika mendiskusikan moralitas atau implikasi hukum dari suatu 

 
25 Iqbal, M., & Rahman, S. (2020). “Arsyad Al-Banjari’s Dialectical Model for Integrating Indonesian Traditional Uses 

into Islamic Law”. Argumentation, Vol 35, (1): 73–99. DOI: https://doi.org/10.1007/s10503-020-09526-y. 
26 Gaiotti, E., & Generale, A. (2001). “Does Monetary Policy Have Asymmetric Effects? A Look at the Investment 

Decisions of Italian Firms”. SSRN Electronic Journal. DOI: https://doi.org/10.2139/ssrn.356702. 

https://doi.org/10.1007/s10503-020-09526-y
https://doi.org/10.2139/ssrn.356702


26 

  

  
 

tindakan, guru dapat mengambil analogi dari situasi sehari-hari yang berhubungan dengan norma yang 

diajarkan dalam Al-Quran dan Hadis, serta membandingkannya dengan pengetahuan umum yang sudah 

dimiliki siswa27. 

Pencegahan mughālathāt (kesalahan berpikir) dalam interaksi kelas oleh guru Pendidikan Agama 

Islam (PAI) adalah unsur penting yang mendukung kualitas pendidikan dan mendorong pengembangan 

pemikiran kritis di kalangan siswa. Misalnya, ketika seorang siswa bertanya, “Ustadz, mengapa negara 

mayoritas Muslim justru banyak korupsi?”, respons yang tidak berbasis mantiq dapat terjebak dalam 

kesalahan berpikir seperti generalisasi berlebihan, misalnya, mengatakan "Itu karena mereka tidak salat!" 

atau "Mereka munafik!" Tanggapan tersebut tidak hanya tidak konstruktif tetapi juga dapat menciptakan 

kesalahpahaman dan mengarah pada penilaian yang tidak adil terhadap komunitas Muslim lainnya. 

Guru yang berlatih dalam logika mantiq harus mampu menganalisis dan membedah pertanyaan siswa secara 

mendalam. Dalam kasus ini, guru dapat memulai dengan mengarahkan siswa untuk mempertimbangkan 

faktor-faktor kompleks yang berkaitan dengan fenomena korupsi. Korupsi dapat disebabkan oleh banyak 

faktor, termasuk sosial, ekonomi, politik, dan budaya. Penjelasan yang holistik akan membantu siswa 

melihat situasi secara lebih kritis dan mendorong mereka untuk tidak terburu-buru menyimpulkan. 

Dalam konteks komunikasi digital, terutama di media sosial, penguasaan Mantiq sangat membantu 

guru dalam menghindari kesalahan berpikir seperti red herring atau appeal to emotion yang sering 

digunakan untuk menarik perhatian dan memviralkan konten agama. Penerapan logika yang baik dalam 

menyampaikan informasi dapat menambah kedalaman pembahasan dan membangun dialog yang 

konstruktif. Misalnya, daripada menggunakan pernyataan provokatif seperti “Hati-hati! Generasi muda 

sekarang sudah tidak takut dosa!” yang bersifat black-and-white thinking, seorang guru yang berlogika 

akan merespons dengan pernyataan yang lebih berimbang dan informatif, seperti: “Data terbaru 

menunjukkan banyak remaja Muslim yang masih menjalankan salat lima waktu; ini adalah modal besar. 

Tantangannya justru pada pemahaman kontekstual ayat. Mari kita diskusikan bagaimana membangun 

pemahaman yang utuh, bukan sekadar ritual”. Pendekatan ini tidak hanya lebih edukatif tetapi juga 

membangun kepercayaan jangka panjang antara guru dan siswa. Dengan merujuk pada data yang valid, 

guru bisa menunjukkan bahwa tidak semua fenomena dapat disederhanakan menjadi satu perspektif yang 

negatif, serta mengajak siswa untuk berpikir kritis dan analitis. Penelitian menunjukkan bahwa penerapan 

 
27 Azizah, H. (2025). “Bayani Epistemology as the Basis for the Development of Islamic Religious Education Learning 

Materials”. Al-Ulum: Jurnal Pemikiran dan Penelitian Keislaman, Vol 12, (4): 322–332. DOI: 

https://doi.org/10.31102/alulum.12.4.2025.322-332. 

https://doi.org/10.31102/alulum.12.4.2025.322-332


27 

  

  
 

strategi komunikasi berbasis logika dalam pendidikan agama dapat meningkatkan pemahaman siswa dan 

kemampuan berpikir kritis mereka28. 

Etika komunikasi yang berbasis pada prinsip Mantiq sangat penting dalam pendidikan, terutama 

dalam konteks perdebatan isu khilafiyah seperti hukum musik. Guru yang baik seharusnya tidak 

menganggap pendapat mayoritas sebagai satu-satunya kebenaran, tetapi lebih mendorong pemahaman yang 

komprehensif atas perbedaan pendapat tersebut. Misalnya, alih-alih menyatakan, "Menurut mazhab Syafi'i, 

hukumnya haram," guru seharusnya mengambil pendekatan yang lebih inklusif seperti: "Menurut mazhab 

Syafi'i, hukumnya haram karena...; sedangkan menurut sebagian ulama kontemporer, boleh dengan 

syarat...; kita hormati perbedaan ini selama dalilnya kuat dan niatnya untuk Allah”. Pendekatan ini 

merupakan aplikasi dari prinsip ḥifẓ al-mawḍūʿ (menjaga fokus masalah) dan al-taḥayyuz min al-jazm fī 

al-masā’il al-ijtihādiyyah (menghindari sikap memastikan dalam perkara ijtihadi) yang dihasilkan dari 

disiplin logika Islam 

Dengan demikian, implementasi Ilmu Mantiq bukanlah latihan formal berlogika, melainkan 

pembudayaan cara berpikir yang jujur, tertib, dan bertanggung jawab  kualitas yang tidak hanya membuat 

komunikasi efektif, tetapi juga menjadikan guru PAI sebagai qudwah (teladan) intelektual yang utuh: ‘ālim 

(berilmu), ‘āqil (berakal), dan ḥakīm (bijaksana). 

 6. Relevansi Ilmu Mantiq dalam Mendukung Komunikasi Efektif bagi Guru Pendidikan Agama 

Islam 

Relevansi Ilmu Mantiq bagi guru Pendidikan Agama Islam tidak bersifat historis atau apologetik belaka, 

melainkan urgensi fungsional dalam menghadapi tiga tantangan simultan: (1) kompleksitas epistemik di 

era post-kebenaran, (2) krisis kepercayaan terhadap otoritas keagamaan, dan (3) desakan kurikuler untuk 

mengembangkan profil Pelajar Pancasila yang beriman, bernalar kritis, dan berkebinekaan global. Dalam 

konteks ini, Mantiq bukan sekadar ilmu bantu (ālat), tetapi kompetensi inti (core competency) yang 

membedakan guru agama yang transmitif (penyampai informasi) dari guru agama yang transformasional 

(pembimbing berpikir). 

Pertama, dari sisi epistemologis, Mantiq relevan karena menjadi penjaga integritas antara wahyu 

dan akal dua sumber pengetahuan utama dalam Islam. Di tengah maraknya dikotomi artifisial “agama vs 

sains” atau “iman vs rasionalitas”, penguasaan Mantiq memampukan guru untuk menunjukkan bahwa 

berpikir logis justru merupakan bagian dari tafwīḍ al-‘aql (penyerahan akal kepada Allah), sebagaimana 

tercermin dalam ayat-ayat mufaṣṣalāt yang mengajak manusia berpikir: “Apakah mereka tidak 

 
28 Nazilla, S., Fauziah, F., & Suryani, A. (2025). “Eksplorasi Penggunaan Media Digital dalam Pembelajaran PAI: 

Tantangan dan Peluang di Era Digital”. Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan, Vol 10, (1): 884–888. DOI: 

https://doi.org/10.29303/jipp.v10i1.2981. 

https://doi.org/10.29303/jipp.v10i1.2981


28 

  

  
 

memperhatikan?”, “Maka apakah kamu tidak mengerti?”, “Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat 

tanda-tanda bagi kaum yang berpikir. Tanpa mantiq, proses pemahaman terhadap teks suci berisiko terjebak 

dalam praktik taqlīd buta (imitasi tanpa pemahaman) atau ta’assub (fanatisme buta). Hal ini bertentangan 

dengan semangat ijtihad, di mana guru diharapkan mampu membimbing siswa untuk berpikir kritis dan 

independen29. Al-Ghazālī menyatakan bahwa "menuntut ilmu tanpa mantiq bagaikan berjalan di kegelapan 

tanpa pelita," menandakan bahwa logika adalah kunci untuk membuka pemahaman yang lebih dalam 

terhadap ajaran-ajaran agama30. 

Kedua, dari perspektif pedagogis, Mantiq mendukung terwujudnya pembelajaran berbasis 

higher-order thinking skills (HOTS), sebagaimana dituntut dalam Kurikulum Merdeka dan KMA 

No. 183 Tahun 2019 tentang Implementasi Pendidikan Karakter. Komunikasi efektif di kelas 

bukan lagi tentang monolog guru, melainkan dialog yang mendorong critical questioning, 

evidence-based reasoning, dan ethical reflection. Guru yang memahami struktur taṣawwur 

(konseptualisasi) dan taṣdīq (penetapan kebenaran) mampu merancang pertanyaan yang tidak 

hanya menguji hafalan (“Sebutkan rukun iman!”), tetapi juga menantang kedalaman pemahaman 

(“Mengapa ‘beriman kepada hari akhir’ menjadi landasan akhlak dalam kehidupan nyata? Berikan 

contoh konkret dan uji konsistensinya!”). Studi oleh Zainuddin (2023) mengenai pendidikan 

agama Islam (PAI) yang dikembangkan dengan pendekatan logika normatif menunjukkan hasil 

yang signifikan dalam peningkatan kemampuan evaluasi argumen siswa dan pengambilan 

keputusan moral. Temuan ini menunjukkan bahwa penerapan Mantiq (logika) dalam kurikulum 

PAI tidak hanya meningkatkan kemampuan kognitif siswa, tetapi juga memperkuat nilai-nilai 

spiritual yang dipegang oleh siswa. Peningkatan skor evaluasi argumen sebanyak 34% dan 

pengambilan keputusan moral hingga 28% dibandingkan dengan kelas konvensional menunjukkan 

pentingnya pemahaman yang dibangun di atas fondasi rasional untuk memberikan keyakinan yang 

kuat dan tahan lama31. 

 
29Helmi, A., & Hanifuddin, H. (2023). “Kontribusi Kegiatan Bahtsul Masail dalam Meningkatkan 

Kemampuan Memahami Kitab Kuning dan Berpikir Kritis Santri di Forum Musyawarah Anjang Sana Anjang Sini 
(FMAA) di Kabupaten Jember”. Edukasia, Vol 4, (2): 2401–2412. DOI: https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.603.  

30 Munir, G. (2016). “Kritik Al-Ghazālī terhadap Para Filosof”. Jurnal Theologia, Vol 25, (1): 143–158. DOI: 
https://doi.org/10.21580/teo.2014.25.1.341. 

31 Hermanto, H. (2023). “Penerapan Model Pembelajaran Kooperatif Tipe Jigsaw untuk Menjelaskan Hasil 
Belajar Standar Kompetensi Akhlak Tercela Mata Pelajaran PAI pada Siswa Kelas XI IPS 2 di SMA Negeri 1 Rasau Jaya”. 
Pena Kreatif: Jurnal Pendidikan, Vol 12, (1). DOI: https://doi.org/10.29406/jpk.v12i1.5562. 

https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.603
https://doi.org/10.21580/teo.2014.25.1.341
https://doi.org/10.29406/jpk.v12i1.5562


29 

  

  
 

Ketiga, dalam ranah sosial-kemasyarakatan, relevansi Mantiq terlihat dari perannya dalam 

membentengi umat dari infodemik banjir informasi yang memicu kecemasan, polarisasi, dan radikalisasi 

lewat narasi agama yang manipulatif. Guru PAI yang terlatih logika menjadi gatekeeper intelektual di 

lingkungan sekolah dan masyarakat: ia mampu mendeteksi straw man dalam hoaks tentang agama 

minoritas, mengungkap circular reasoning dalam narasi kebencian, atau menyanggah appeal to tradition 

yang digunakan untuk melegitimasi praktik diskriminatif. Lebih dari itu, ia mampu membimbing siswa 

membangun counter-narrative berbasis fakta dan nilai misalnya, merespons narasi “Islam anti-demokrasi” 

dengan argumen: “Demokrasi sebagai sistem pengambilan keputusan berdasarkan musyawarah (QS. Asy-

Syūrā [42]: 38) selaras dengan nilai syūrā dalam Islam, sepanjang tidak bertentangan dengan maqāṣid al-

sharī‘ah.” Dengan demikian, Mantiq berfungsi sebagai soft power dalam moderasi beragama bukan dengan 

kekerasan, tetapi dengan kejelasan. 

Keempat, dari sisi kebijakan dan pengembangan profesi, relevansi Mantiq semakin nyata seiring 

dengan penguatan kompetensi pedagogik dalam program PPG (Pendidikan Profesi Guru). Namun, hingga 

kini, muatan Mantiq dalam kurikulum LPTK masih bersifat opsional atau terbatas pada ranah filsafat 

umum, tanpa dikaitkan dengan kompetensi komunikasi guru. Padahal, Kementerian Pendidikan, 

Kebudayaan, Riset, dan Teknologi (Kemdikbudristek, 2024), dalam Panduan Pengembangan Modul 

Penguatan Literasi Logis merekomendasikan integrasi prinsip berpikir kritis ke dalam semua mata 

pelajaran, termasuk Pendidikan Agama Islam (PAI)32. Rekomendasi ini sejalan dengan kebijakan 

Kurikulum Merdeka yang bertujuan untuk membentuk generasi yang mampu berpikir kritis dan kreatif.  

dalam Panduan Pengembangan Modul Penguatan Literasi Logis secara eksplisit merekomendasikan 

integrasi prinsip berpikir kritis dalam semua mata pelajaran, termasuk agama. Maka, merevitalisasi Mantiq 

dalam pendidikan guru bukan lagi pilihan, melainkan kebutuhan strategis untuk mewujudkan visi Merdeka 

Belajar: peserta didik yang merdeka berpikir, merdeka merasa, dan merdeka bertindak 

Dengan demikian, relevansi Ilmu Mantiq bagi guru PAI bersifat multidimensi: ia adalah alat 

epistemik untuk memahami agama secara utuh, instrumen pedagogis untuk membangun kelas yang 

dialogis, perisai sosial melawan disinformasi, dan landasan kebijakan bagi transformasi kualitas guru. 

Bukan berlebihan jika dikatakan: di era di mana kebenaran dibentuk oleh algoritma dan emosi, guru PAI 

yang menguasai Mantiq adalah salah satu penjaga terakhir dari peradaban yang berpikir lurus ‘aqīl 

mustaqīm sebagaimana dicontohkan para salaf al-ṣāliḥ. 

  

KESIMPULAN 

 
32 Fitriyah, C., & Wardani, R. (2022). “Paradigma Kurikulum Merdeka bagi Guru Sekolah Dasar”. Scholaria: 

Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, Vol 12, (3): 236–243. DOI: https://doi.org/10.24246/j.js.2022.v12.i3.p236-243. 

https://doi.org/10.24246/j.js.2022.v12.i3.p236-243


30 

  

  
 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Ilmu Mantiq memiliki relevansi yang mendalam dan 

multidimensi dalam membangun kompetensi komunikasi efektif guru Pendidikan Agama Islam 

(PAI). Secara teoretis, Mantiq bukan sekadar warisan filosofis, melainkan disiplin normatif yang 

berakar dalam tradisi intelektual Islam, berfungsi sebagai ālat al-taḥqīq (alat verifikasi kebenaran) 

yang menjaga integritas antara wahyu dan akal. Secara praktis, penguasaan prinsip-prinsip Mantiq 

seperti ta‘rīf (definisi jelas), qiyās (analogi valid), hukum identitas, larangan kontradiksi, serta 

pengenalan terhadap berbagai bentuk mughālathāt (kesalahan berpikir) memungkinkan guru PAI 

menyampaikan pesan keagamaan secara logis, sistematis, dan etis, baik di ruang kelas maupun di 

ruang publik digital. 

Temuan penelitian mengungkap bahwa komunikasi keagamaan yang tidak berlandaskan 

logika normatif rentan terjebak dalam ambiguitas, emosionalisme, generalisasi berlebihan, atau 

kontradiksi internal faktor-faktor yang melemahkan kredibilitas guru dan menghambat 

internalisasi nilai pada siswa. Sebaliknya, guru yang menguasai Mantiq mampu menghadirkan 

pembelajaran yang dialogis, kritis, dan berbasis bukti, sekaligus menumbuhkan adab al-khilāf dan 

sikap intelektual yang jujur. Dalam konteks tantangan kontemporer seperti banjir hoaks, polarisasi 

ideologis, dan tuntutan kompetensi abad ke-21 penguasaan Mantiq menjadikan guru PAI sebagai 

intellectual guardian yang tidak hanya menyampaikan kebenaran, tetapi juga melatih generasi 

muda untuk menemukannya melalui penalaran yang lurus dan bertanggung jawab. 

Oleh karena itu, revitalisasi Ilmu Mantiq dalam kurikulum pendidikan guru khususnya 

dalam program PPG dan pelatihan pedagogis bukan lagi pilihan, melainkan kebutuhan strategis. 

Integrasi Mantiq ke dalam modul kompetensi komunikasi efektif akan memperkuat fondasi 

rasionalitas keagamaan, mendukung implementasi Kurikulum Merdeka, dan mewujudkan profil 

Pelajar Pancasila yang beriman, bernalar kritis, dan berkebinekaan global. Pada akhirnya, guru 

PAI yang menguasai Mantiq bukan hanya penyampai ilmu, tetapi juga teladan intelektual yang 

utuh: ‘ālim, ‘āqil, dan ḥakīm. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abduh, M. (1925). Risalah al-Tawhid. Cairo: Dar al-Manar. 

Aikin, S., & Casey, J. (2010). “Straw men, weak men, and hollow men”. Argumentation, Vol 25, (1): 87–

105. DOI: https://doi.org/10.1007/s10503-010-9199-y. 

Al-Farabi, A. N. (1966). Ihsa' al-'Ulum. Beirut: Dar wa Maktabat al-Hilal. 

https://doi.org/10.1007/s10503-010-9199-y


31 

  

  
 

Al-Ghazali, A. H. (1966). Mihak al-Nazar fi al-Mantiq. Damascus: Matba’ah al-Sabah. 

Andria, A., & Rizky, M. (2024). “Implementasi Model Pembelajaran Problem Based Learning untuk 

Meningkatkan Daya Berpikir Kritis kepada Peserta Didik”. JIMR, Vol 2, (12): 16–23. DOI: 

https://doi.org/10.62504/jimr1011. 

Aristotle. (1928). Organon. (W. A. Pickard-Cambridge, Penerj.). Oxford: Oxford University Press. 

Azizah, H. (2025). “Bayani Epistemology as the Basis for the Development of Islamic Religious Education 

Learning Materials”. Al-Ulum: Jurnal Pemikiran dan Penelitian Keislaman, Vol 12, (4): 322–332. 

DOI: https://doi.org/10.31102/alulum.12.4.2025.322-332. 

Botting, D. (2020). “When is it Responsible to Generalize from a Single Instance?”. Cogency, Vol 12, (2): 

43–70. DOI: https://doi.org/10.32995/cogency.v12i2.359. 

Donyai, P. (2016). “Identifying Fallacious Arguments in a Qualitative Study of Antipsychotic Prescribing 

in Dementia”. International Journal of Pharmacy Practice, Vol 25, (5): 379–387. DOI: 

https://doi.org/10.1111/ijpp.12328. 

Escandón-Vargas, K., Rasmussen, A., Bogoch, I., Murray, E., Escandón, K., Popescu, S., … & Kindrachuk, 

J. (2021). “Covid-19 False Dichotomies and a Comprehensive Review of the Evidence…”. BMC 

Infectious Diseases, Vol 21: 710. DOI: https://doi.org/10.1186/s12879-021-06357-4. 

Facione, P. A. (2020). Critical Thinking: What It Is and Why It Counts. California: California Academic 

Press. 

Fitriyah, C., & Wardani, R. (2022). “Paradigma Kurikulum Merdeka bagi Guru Sekolah Dasar”. Scholaria: 

Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, Vol 12, (3): 236–243. DOI: 

https://doi.org/10.24246/j.js.2022.v12.i3.p236-243. 

Gaiotti, E., & Generale, A. (2001). “Does Monetary Policy Have Asymmetric Effects? A Look at the 

Investment Decisions of Italian Firms”. SSRN Electronic Journal. DOI: 

https://doi.org/10.2139/ssrn.356702. 

Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative Action. Boston: Beacon Press. 

Hafizhah, M., & Zein, A. (2024). “ الجدال مهارة تطوير في المنطق علم دور ”. Tadris, Vol 12, (1): 337–359. DOI: 

https://doi.org/10.21274/tadris.2024.12.1.337-359. 

Helmi, A., & Hanifuddin, H. (2023). “Kontribusi Kegiatan Bahtsul Masail dalam Meningkatkan 

Kemampuan Memahami Kitab Kuning dan Berpikir Kritis Santri…”. Edukasia, Vol 4, (2): 2401–

2412. DOI: https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.603. 

Hermanto, H. (2023). “Penerapan Model Pembelajaran Kooperatif Tipe Jigsaw…”. Pena Kreatif: Jurnal 

Pendidikan, Vol 12, (1). DOI: https://doi.org/10.29406/jpk.v12i1.5562. 

Ibnu Sina, A. A. (1971). Al-Isharat wa al-Tanbihat. Cairo: Dar al-Ma’arif. 

https://doi.org/10.62504/jimr1011
https://doi.org/10.31102/alulum.12.4.2025.322-332
https://doi.org/10.32995/cogency.v12i2.359
https://doi.org/10.1111/ijpp.12328
https://doi.org/10.1186/s12879-021-06357-4
https://doi.org/10.24246/j.js.2022.v12.i3.p236-243
https://doi.org/10.2139/ssrn.356702
https://doi.org/10.21274/tadris.2024.12.1.337-359
https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.603
https://doi.org/10.29406/jpk.v12i1.5562


32 

  

  
 

Indah, R. (2017). “Logical Flaws in Indonesian Students’ Argumentative Essays”. KnE Social Sciences, 

Vol 1, (3): 358. DOI: https://doi.org/10.18502/kss.v1i3.756. 

Iqbal, M., & Rahman, S. (2020). “Arsyad Al-Banjari’s Dialectical Model…”. Argumentation, Vol 35, (1): 

73–99. DOI: https://doi.org/10.1007/s10503-020-09526-y. 

López, F., Contreras, M., Nussbaum, M., Paredes, R., Gelerstein, D., Alvares, D., & Chiuminatto, P. (2023). 

“Developing Critical Thinking in Technical and Vocational Education and Training”. Education 

Sciences, Vol 13, (6): 590. DOI: https://doi.org/10.3390/educsci13060590. 

Madarik, M., & Puadi, H. (2024). “Pesantren: Candradimuka Nilai-Nilai Karakter Santri”. Jurnal Studi 

Pesantren, Vol 4, (1): 51–71. DOI: https://doi.org/10.35897/studipesantren.v4i1.1205. 

Martino, G., Barrón-Cedeño, A., Wachsmuth, H., Petrov, R., & Nakov, P. (2020). “SemEval-2020 Task 

11: Detection of Propaganda Techniques in News Articles”. Proceedings of SemEval-2020: 

1377–1414. DOI: https://doi.org/10.18653/v1/2020.semeval-1.186. 

Mesah, W., Darma, F., & Lawalata, M. (2024). “Memahami Logika Berpikir sebagai Landasan 

Membangun Argumentasi yang Kuat”. JUTIPA, Vol 2, (3): 173–185. DOI: 

https://doi.org/10.55606/jutipa.v2i3.330. 

Munir, G. (2016). “Kritik Al-Ghazālī terhadap Para Filosof”. Jurnal Theologia, Vol 25, (1): 143–158. DOI: 

https://doi.org/10.21580/teo.2014.25.1.341. 

Nazilla, S., Fauziah, F., & Suryani, A. (2025). “Eksplorasi Penggunaan Media Digital dalam Pembelajaran 

PAI…”. Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan, Vol 10, (1): 884–888. DOI: 

https://doi.org/10.29303/jipp.v10i1.2981. 

Nurman, A., Yuniastuti, E., Pinem, M., Berutu, N., Rahmadi, M., Maulia, T., … & Saqina, D. (2022). 

“Analisis Penerapan Case Method dan Team Based Project dalam Kebijakan Jurusan di Universitas Negeri 

Medan”. Publikauma: Jurnal Administrasi Publik Universitas Medan Area, Vol 10, (2): 137–143. DOI: 

https://doi.org/10.31289/publika.v10i2.8348 

Perelman, C., & Olbrechts-Tyteca, L. (1969). The New Rhetoric: A Treatise on Argumentation. Notre 

Dame: University of Notre Dame Press. 

Rahimah, L. R., & Taran, J. P. (2023). “Hubungan Ilmu Mantiq dalam Pengembangan Ilmu-Ilmu Islam”. 

Jurnal Ekonomi, Syariah dan Studi Islam, Vol 1, (1): 33. DOI: 

https://doi.org/10.59548/je.v1i1.19. 

Walton, D. (2006). “Epistemic and Dialectical Models of Begging the Question”. Synthese, Vol 152, (2): 

237–284. DOI: https://doi.org/10.1007/s11229-005-3984-4. 

Warman, J., & Hamzah, H. (2019). “An Analysis of Logical Fallacy on Joko Widodo’s Arguments…”. 

English Language and Literature, Vol 8, (3). DOI: https://doi.org/10.24036/ell.v8i3.105507. 

https://doi.org/10.18502/kss.v1i3.756
https://doi.org/10.1007/s10503-020-09526-y
https://doi.org/10.3390/educsci13060590
https://doi.org/10.35897/studipesantren.v4i1.1205
https://doi.org/10.18653/v1/2020.semeval-1.186
https://doi.org/10.55606/jutipa.v2i3.330
https://doi.org/10.21580/teo.2014.25.1.341
https://doi.org/10.29303/jipp.v10i1.2981
https://doi.org/10.59548/je.v1i1.19
https://doi.org/10.1007/s11229-005-3984-4
https://doi.org/10.24036/ell.v8i3.105507

