
34 

  

  
 

E-ISSN 2829-8705 

JHB, Vol. 5(02) Desember 2025  

Hamka Pendidikan Islam 

jurn al sekolah tinggi ilmu tarbiyah 
 

 

 

HARMONISASI SAINS DAN AGAMA: ANALISIS PEMIKIRAN AMIN ABDULLAH 

TENTANG PENDIDIKAN ISLAM KONTEMPORER 

 

Bimba Valid Fathony1 

Universitas Islam Negeri Prof.KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto1  

24413010039@mhs.uinsaizu.ac.id1  

 

Suparjo2  

Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto2  

suparjo@uinsaizu.ac.id2  
 

M. Sidiq Pambudi3 

Universitas Muhammadiyah Purwokerto3 

sidiqpambudi@ump.ac.id3 

 

ABSTRAK  

Mengharmoniskan Sains dan Agama sangat penting, terutama dalam pendidikan dan pemikiran Islam 

kontemporer. Perkembangan sains yang pesat di era modern sering dianggap bertentangan dengan prinsip-

prinsip yang ditetapkan oleh agama, sehingga menciptakan jurang pemisah antara keduanya. Urgensi 

untuk menyatukan keduanya telah menjadi topik diskusi di kalangan pemikir Islam kontemporer, salah 

satunya adalah Amin Abdullah. Beliau membuat terobosan dengan paradigma Integrasi-Interkoneksi, 

sebuah gagasan yang berupaya menyelaraskan Sains dan Agama. Pendidikan Islam kontemporer, di mana 

Sains harus dikembangkan secara maksimal, sementara peran agama tidak dapat dipisahkan. Tidak tepat 

untuk memisahkan keduanya. Penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa Integrasi dan Interkoneksi dalam Pendidikan Islam merupakan upaya untuk 

menghilangkan dikotomi antara Pengetahuan Umum/Sains dan Pengetahuan Agama. Pendidikan Islam 

kontemporer berupaya mengintegrasikan nilai-nilai dasar Islam dengan perkembangan modern, dengan 

fokus pada pengembangan individu yang seimbang secara intelektual, spiritual, dan sosial. Pendidikan 

yang menyelaraskan Sains dan Agama membantu membentuk individu yang cerdas secara intelektual dan 

memiliki karakter serta moral yang baik. 

Kata Kunci: Harmonisasi; Sains-Agama; Amin Abdullah; Pendidikan Islam Kontemporer. 

 

ABSTRACT 

Harmonizing Science and Religion is essential, especially in contemporary Islamic education and thought. 

The rapid development of science in the modern era is often considered contrary to the principles 

established by religion, creating a divide between the two. The urgency to unite the two has become a topic 

of discussion among contemporary Islamic thinkers, one of whom is Amin Abdullah. He made a 

breakthrough with the Integration-Interconnection paradigm, an idea that seeks to harmonize Science and 

Religion. Contemporary Islamic education, where Science must be developed to its full potential, while the 

role of religion cannot be separated. It is inappropriate to separate the two. This research is a type of library 

research. This research concludes that Integration and Interconnection in Islamic Education is an effort to 

  



35 

  

  
 

eliminate the dichotomy between General Knowledge/Science and Religious Knowledge. Contemporary 

Islamic education seeks to integrate fundamental Islamic values with modern developments, focusing on 

the development of individuals who are intellectually, spiritually, and socially balanced. Education that 

harmonizes Science and Religion helps to shape individuals who are intellectually intelligent and have 

good character and morality. 

Keywords: Harmonizing; Science-Religion; Amin Abdullah; Contemporary Islamic Education 

 

 

PENDAHULUAN  

Sains dan Agama merupakan dua poros yang selalu mewarnai peradaban manusia modern. 

Manusia memposisikan agama sebagai pedoman, petunjuk, karena fitrah manusia adalah meyakini akan 

adanya Tuhan, maka dengan adanya agama sebagai penjaga fitrah ketauhidan dalam diri manusia. Di sisi 

lain manusia turut dibekali oleh Tuhan dengan akal, maka Sains turut berperan penting untuk 

mengaktifkan fungsi akal sebagai anugerah yang diberikan Tuhan kepada manusia. Sains berfungsi untuk 

mengeksplor rahasia-rahasia alam semesta yang begitu luas, dimana keberadaanya tersebut merupakan 

suatu tanda-tanda kebesaran Tuhan yang harus dipahami dan dibaca oleh setiap manusia yang berakal.  

Mengharmoniskan antara Sains dan Agama menjadi hal yang wajib dilakukan terutama dalam 

dunia pendidikan dan pemikiran Islam kontemporer. Contoh rill dalam dunia Islam, harmonisasi Sains 

dan Agama sudah dilakukan oleh Ibnu Rusyd. Ibnu Rusyd melakukan harmonisasi antara sains dan 

agama karena ia memandang bahwa keduanya tidak bertentangan melainkan saling melengkapi. Ia 

menegaskan bahwa Agama dan Sains memiliki tujuan yang sama, yaitu mengenal Tuhan. Sains 

menggunakan akal untuk menyelidiki realitas sebagai bukti keberadaan Sang Pencipta, sementara agama 

memberikan panduan moral dan spiritual. Ibnu Rusyd memperkenalkan metode demonstratif sebagai 

penghubung antara agama dan sains, menunjukkan bahwa pengetahuan rasional dan wahyu dapat selaras.1 

Berangkat dari alasan tersebut harmonisasi Sains dan Agama menjadi suatu upaya yang harus dilakukan 

pada era-era setelahnya mengikuti konteks zaman yang ada, terutama dalam konteks Pendidikan Islam 

kontemporer.  

Munculnya dikotomi Sains dan Agama bukan merupakan hal yang seketika terjadi, melainkan 

terjadi dalam proses yang panjang, hal ini disebabkan antara lain. Pertama, adanya penjajahan Barat di 

dunia Islam menjadi salahsatu penyebab adanya dikotomi tersebut. Sehingga, sistem pendidikan di negara 

jajahanya banyak di dominasi sistem Pendidikan Barat yang notabene mengesampingkan agama dan 

spiritualitas dalam sistem pendidikanya.2 Kedua, tidak terjalinnya integrasi ilmu menjadi alasan 

mudahnya para ilmuwan Barat yang selalu berupaya memisahkan pendidikan umum dari agama atau 

urusan duniawi dan urusan akherat. Para ilmuwan Barat berpendapat bahwa studi ilmiah harus dibedakan 

dari studi agama agar umat Islam dapat berkembang sejalan dengan masyarakat Barat, di mana umat 

Islam diharapkan untuk memahami ilmu pengetahuan dan teknologi. Pendekatan ilmiah semacam ini, 

khususnya menjelang akhir abad ke-19, mulai memengaruhi disiplin ilmu lainnya seperti ilmu sosial yaitu 

sejarah, sosiologi, antropologi, politik, dan ekonomi. Ketiga, Umat Islam kurang memberikan perhatian 

 

 1 TIM REDAKSI, IBNU RUSYD, DARI FILSUF ISLAM SAMPAI KEBANGKITAN RENAISANS, DIAKSES DARI 

HTTPS://KLIKDINAMIKA.COM/IBNU-RUSYD-DARI-FILSUF-ISLAM-SAMPAI-KEBANGKITAN-RENAISANS.HTML, PADA 

TANGGAL 18/10/2025 PUKUL 18.45. 

 2 Andi Eliyah Humairah, dkk. Memahami Dikotomi Ilmu Pengetahuan Umum dan Agama Dalam 

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam, JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 3 No.3, 2024, hlm. 16-17. 

https://klikdinamika.com/ibnu-rusyd-dari-filsuf-islam-sampai-kebangkitan-renaisans.html


36 

  

  
 

pada IPTEK. Salah satu penyebab terjadinya pendikotomian dalam pendidikan Islam adalah kurangnya 

perhatian umat Islam terhadap Sains, ilmu pengetahuan, dan teknologi. Hal ini mengakibatkan umat Islam 

mengalami kemunduran dalam bidang keilmuan, sementara orang-orang Barat dengan mudah mengubah 

sistem pendidikan mereka, sehingga umat Islam harus mengikuti budaya yang ada. Pada waktu itu, umat 

Islam hanya menekankan pada pembelajaran ilmu agama dan kurang memperhatikan aspek sains dan 

teknologi.3 

Perkembangan sains yang begitu pesat di era modern ini tidak jarang dianggap bertolak belakang 

dengan prinsip-prinsip yang dibangun oleh agama, sehingga timbul sekat pemisah antara keduanya. 

Urgensi untuk menyatukan keduanya menjadi salahsatu bahan garapan para pemikir Islam kontemporer 

salahsatunya yaitu Amin Abdullah. Ia membuat suatu terobosan dengan paradigma Integrasi-Interkoneksi, 

gagasan ini berupaya untuk mengharmoniskan Sains dan Agama kedua aspek ini tidak saling 

bertentangan bahkan saling mendukung satu sama lain.4 

Sebagai bahan perbandingan peneliti meninjau dari beberapa penelitian terdahulu antara lain, 

jurnal yang disusun oleh Nailis Sa’adah Alwi dan Amiril, M.5 Dalam penelitian tersebut menjelaskan 

bahwasanya, secara  epistemologi  paradigma  yang  ditawarkan  oleh  Amin  Abdullah  dikenal dengan  

istilah  paradigma  integrasi-interkoneksi  yang  merupakan  pengembangan  dari epistemologi bayani, 

burhani dan irfani milik  Abid  al-Jabiri.  Paradigma  integrasi-interkoneksi mengaitkan ketiga 

epistemologi tersebut sehingga dapat berdialog,  tegur  sapa,  berjabatan  antara  satu  dengan  yang  

lainnya.  Paradigma  integrasi-interkoneksi melahirkan  model  integrasi  ilmu  (hadarãt al-‘ilm) dan 

agama (hadarãt al-nass) dan filsafat (hadarat al-falsafah). Penelitian tersebut hanya berfokus pada aspek 

epsitemologi pemikiran Amin Abdullah dan tidak ada fokus pembahasan tentang Pendidikan Islam 

Kontemporer. Kemudian, jurnal yang disusun oleh Tabrani Tajuddin dan Neny Muthiatul Awwaliyyah.6 

Dijelaskan, pendikotomian ilmu pengetahuan umum dan agama menjadi sebuah problem di era 

kontemporer. Pemisahan ini akan berdampak pada ketidaksesuaian antara perumusan wacana ilmu 

pengetahuan dengan perkembangan sosial masyarakat. Dalam perkembangannya dibutuhkan terobosan 

baru yang lebih segar dalam menghadapi tantangan  zaman yaitu, paradigma integrasi-interkoneksi yang 

dirumuskan oleh Amin Abdullah. Pada penelitian tersebut hanya berfokus pada pemaparan tentang 

paradigma integrasi-interkoneksi Amin Abdullah. Pembahasan terkait paradigma tersebut sebagai 

“terobosan baru” masih bersifat umum dan tidak menyentuh aspek Pendidikan Islam kontemporer. Dan, 

jurnal yang ditulis oleh M. Amin Abdullah.7 Dijelaskan, paradigma  integrasi-interkoneksi  keilmuan  

(takamul  al-‘ulum  wa  izdiwaj  al-ma’arif; al-tamazuj al-ma’rify baina mukhtalafi al-takhassusat) 

adalah niscaya untuk keilmuan  agama  dimasa  sekarang,  apalagi  masa  yang  akan  datang.  Jika  tidak,  

maka  implikasi  dan  konsekwensi  akan  jauh  lebih  rumit dalam  tatanan  sosial masyarakat. Dalam 

jurnal tersebut dipahami bahwa paradigma integrasi interkoneksi dirasa tepat dan ideal dalam menghadapi 

 

 3 Muhammad Yusuf, dkk. Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab dan Solusinya. Bacaka’: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Vol.1 No.1, 2021, hlm. 15. 

 4 Veni Sofia & Syaiful Dinata, Integrasi Agama dan Sains: Dari Tokoh Pembaharuan M. Amin Abdullah, 

Khazanah : Journal of Islamic Studies Vol. 4 No. 1, 2025, hlm. 42.  

 5 Nailis Sa’adah Alwi & Amiril, M, Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin Abdullah, 

GHIROH: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam Vol. 3 No.1, 2024. 

 6 Tabrani Tajuddin & Neny Muthiatul Awwaliyyah, Paradigma Integrasi-Interkoneksi Islamisasi 

IlmuDalam Pandangan Amin Abdullah, Aksiologi : Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sosial Vol.1 No.2, 2021.  

 7 M. Amin Abdullah, Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di tengah Pandemi Covid-19, Jurnal 

Maarif: Arus Pemikiran Islam dan Sosial Vol. 15 No.1, 2020. 

https://pusdikra-publishing.com/index.php/jelr/index


37 

  

  
 

problematika zaman dalam riset tersebut mengambil konteks era wabah pandemi covid-19. Dari sini dapat 

kita pahami bahwa paradigma integrasi-interkoneksi Amin Abdullah akan sangat relevan dan adaptif 

terhadap problematika zaman yang ada untuk memberikan suatu terobosan. Titik pembeda pada 

penelitian ini akan difokuskan dalam konteks Pendidikan Islam kontemporer. 

Meskipun telah banyak penelitian yang membahas harmonisasi antara Sains dan Agama namun, 

kajian yang secara khusus menelaah bagaimana Amin Abdullah mengonstruksi konsep harmonisasi 

keduanya dalam kerangka pendidikan Islam kontemporer masih terbatas. Salahsatu kajian yang cukup 

relevan guna mempertegas riset ini yaitu dalam riset yang dilakukan oleh Arfan Nusi.8 Ia memaparkan, 

dikotomisasi keilmuan Islam dan umum hanya akan menjadikan pendidikan dikalangan umat Islam  

berada  pada  level  terendah.  Tidak  dapat  berbuat  apa-apa  selain menimbulkan  otoritarianisme  

beragama  bila  Islam  kehilangan  sentuhan  sains, demikian juga jika sains yang lebih mendominasi 

dalam kehidupan individu dan masyarakat, maka agama akan terealienasi dalam diri pemeluknya. 

Dipertegas lagi dalam riset yang dilakukan oleh Ayu Savana Humairoh dan Ahmad Mustafidin.9 

Dijelaskan dalam riset tersebut, Era globalisasi dengan kemajuan teknologi yang pesat, pendidikan Islam 

menghadapi tantangan untuk tetap relevan tanpa kehilangan identitas keilmuannya. Integrasi antara ilmu 

agama dan sains menjadi salah satu pendekatan strategis dalam menjawab tantangan tersebut. Artikel ini 

membahas urgensi, konsep, serta implementasi integrasi ilmu agama dan sains dalam pendidikan Islam 

kontemporer. 

Gagasan integrasi-interkoneksi M. Amin Abdullah sangat layak menjadi acuan dalam 

mendamaikan pendidikan Islam dan pendidikan umum. Berpacu dari riset terdahulu yang peneliti 

temukan, peneliti memahami belum banyak penelitian yang menggali secara mendalam dimensi 

epistemologis dan implikatif dari gagasan Amin Abdullah tersebut terhadap paradigma pendidikan Islam 

di era kontemporer. Penelitian ini menawarkan kebaruan, dengan mengintegrasikan konsep harmonisasi 

sains dan agama dalam kerangka pemikiran Amin Abdullah secara lebih komprehensif, khususnya dalam 

konteks pengembangan pendidikan Islam kontemporer. Penyajian pendekatan harmonis antara Sains dan 

Agama sebagai landasan teoritis yang dieksplorasi melalui pemikiran Amin Abdullah, akan menghasilkan 

tawaran model pendidikan Islam yang lebih integratif dan relevan dengan laju zaman terutama pada 

outputnya. 

Dari peninjauan peneliti terhadap beberapa riset terdahulu perlu sekiranya untuk melakukan 

pengkajian tentang gagasan Amin Abdullah terutama yang berkaitan dengan konteks Pendidikan Islam 

Kontemporer, dimana Sains harus dikembangkan semaksimal mungkin disisi lain peran agama tidak bisa 

dilepaskan keberadaanya. Sangat tidak tepat apabila kedua hal tersebut dipisahkan. Melihat fenomena 

masyarakat modern saat ini yang jauh dari moralitas menjadi suatu tanggungjawab besar bagi dunia 

Pendidikan untuk tidak hanya berfokus pada pengembangan Sains dan IPTEK saja tapi perlu juga 

ditekankan akan nilai-nilai spiritualitas Agama, sehingga harmonisasi antara Sains dan Agama sudah 

menjadi suatu keharusan. Berangkat dari latar belakang ini peneliti tertarik untuk mengangkat sebuah 

judul “Harmonisasi Sains dan Agama: Analisis Pemikiran Amin Abdullah tentang Pendidikan Islam 

Kontemporer”. 

 

 

 8 Arfan Nusi, Dikotomi Pendidikan Islam dan Umum: Telaah Pemikiran Integrasi-Interkoneksi M. Amin 

Abdullah, Jurnal Irfani Vol. 16 No. 2, 2020. 

 9 Humairoh & Ahmad Mustafidin, Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan Islam Kontemporer, 

Naafi: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Vol. 3 No. 2, 2025.  



38 

  

  
 

METODOLOGI PENELITIAN 

 Penelitian ini dimulai dengan pengumpulan data melalui studi pustaka yang meliputi buku, jurnal, 

dan artikel yang relevan terkait pemikiran Amin Abdullah serta konsep pendidikan Islam kontemporer. 

Analisis yang digunakan dalam riset ini yaitu analisis isi (content analysis) yaitu metode pengkajian 

mendalam terhadap isi suatu informasi tertulis atau tercetak dalam media massa ataupun sumber-sumber 

literatur lainya untuk mengidentifikasi pola dan hubungan antara Sains dan Agama dalam konteks 

Pendidikan Islam kontemporer. Setelah proses analisis, hasil penelitian dievaluasi untuk menemukan 

kesimpulan yang menggambarkan harmonisasi antara sains dan agama menurut pemikiran tersebut, 

sekaligus memberikan rekomendasi bagi pengembangan pendidikan Islam di era kontemporer. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi dan Pemikiran Amin Abdullah  

 Prof. Dr. Amin Abdullah dilahirkan di Margomulyo, Tayu, Pati, Jawa Tengah pada tanggal 28 Juli 

1953. Ia menyelesaikan pendidikan Kulliyat al-Muallimin Islamiyah (KMI) di pesantren Gontor, 

Ponorogo pada tahun 1972 dan mendapatkan gelar sarjana muda (Bakalaureat) di Institut Pendidikan 

Darussalam (IPD) pada tahun 1977 di pesantren yang sama. Ia meraih gelar sarjana di Fakultas 

Ushuluddin, dengan fokus pada Perbandingan Agama, di IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta pada tahun 

1982. Dengan dukungan dari Departemen Agama dan pemerintah Republik Turki, mulai tahun 1985, ia 

menggeluti program Ph. D. dalam Filsafat Islam di Departemen Filsafat, Fakultas Seni dan Ilmu 

Pengetahuan, di Middle East Technical University (METU) di Ankara, Turki pada tahun 1990.10 

 Prof. Dr. M. Amin Abdullah pernah menjabat sebagai Wakil Ketua Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah pada rentang waktu 2000 hingga 2005, serta sebagai Ketua Majelis Tarjih dan 

Pengembangan Pemikiran Islam PP Muhammadiyah dari 1995 hingga 2000. Dalam posisi tersebut, ia 

berperan penting dalam mengembangkan pemikiran agama yang inovatif dan fleksibel melalui ide-ide 

seperti integrasi-interkoneksi serta pembedaan antara normativitas dan historisitas. Ia mendorong 

penggunaan pendekatan multidisiplin, serta mendidik kaum muda dengan prinsip kejujuran serta 

ketekunan sebagai persiapan untuk menghadapi tantangan di era disrupsi saat ini. Karir profesionalnya 

semakin berkembang ketika Amin Abdullah diangkat sebagai Rektor IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

selama dua masa jabatan. Masa jabatan pertama dimulai pada 2003 hingga 2005. Sementara masa jabatan 

kedua berlangsung dari 2005 hingga 2008. Di bawah kepemimpinan Amin Abdullah, terjadi peristiwa 

bersejarah yang signifikan ketika Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sunan Kalijaga bertransformasi 

menjadi Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga pada tahun 2004.11 

 Bagi Amin Abdullah, terdapat dua strategi yang perlu diterapkan untuk menemukan solusi 

terhadap persoalan-persoalan keagamaan umat manusia. Kedua strategi ini saling berhubungan, di mana 

Amin Abdullah berpendapat bahwa jika salah satu dari keduanya hilang, maka yang lain pun tidak akan 

berfungsi dengan baik. Strategi pertama yang ia maksud adalah pendekatan normatif teologis, sedangkan 

strategi yang kedua adalah pendekatan historis empiris. Pendekatan pertama merupakan cara kita 

 

 10 Muhammad Mukhlisin, Prof.Dr.M. Amin Abdullah, diakses dari 

https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/11/biografi-prof-dr-m-amin-abdullah.html?utm_source=chatgpt.com, 

pada tanggal 18/10/2025 pukul 16.08. 

 11 Adam Malik, Mendaras Pemikiran Amin Abdullah, diakses dari https://khittah.co/mendaras-pemikiran-

amin-abdullah/, pada tanggal 29/9/2025 pukul 08.47. 

https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/11/biografi-prof-dr-m-amin-abdullah.html?utm_source=chatgpt.com
https://khittah.co/mendaras-pemikiran-amin-abdullah/
https://khittah.co/mendaras-pemikiran-amin-abdullah/


39 

  

  
 

memahami isu-isu keagamaan manusia dari perspektif norma-norma wahyu yang terdapat dalam agama 

itu sendiri, sedangkan pendekatan kedua adalah cara melihatnya dari konteks sejarah kemanusiaan.12 

 Amin Abdullah menawarkan cara baru yang inovatif dalam menggabungkan ilmu pengetahuan 

dengan aspek etika, spiritual, dan kemanusiaan. Menurutnya, integrasi ilmu bukan sekadar memperluas 

pengetahuan, melainkan juga menciptakan pemahaman yang lebih mendalam mengenai peran manusia. 

Melalui berbagai karyanya, Amin Abdullah menegaskan pentingnya integrasi ilmu sebagai solusi untuk 

mengatasi tantangan rumit yang dihadapi masyarakat modern, termasuk ketimpangan sosial, kerusakan 

lingkungan, serta pertikaian antarbudaya.13  

 Bagi Amin Abdullah studi Islam kontemporer memerlukan pendekatan yang bersifat 

multidisiplin, interdisiplin, dan transdisiplin. Ketergantungan pada garis lurus ilmu pengetahuan dan 

metode yang terpaku pada satu disiplin ilmu saja akan menyebabkan pemahaman dan interpretasi agama 

menjadi terputus dari realitas serta kehilangan relevansinya dengan kondisi kehidupan di masyarakat. 

Adopsi budaya pemikiran baru yang dapat secara mandiri memfasilitasi dialog antara elemen subjektif 

(agama), objektif (ilmu pengetahuan), dan intersubjektif (filsafat) dalam keragaman ilmu pengetahuan 

menjadi suatu keharusan di tengah konteks masyarakat yang beragam agama dan budaya, terutama di era 

yang penuh tantangan dan problematika. Sehingga, perlu adanya upaya untuk membangun kembali 

metodologi studi keilmuan yang relevan dan solutif terhadap persoalan yang ada.14 

Munculnya Dikotomi antara Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam 

Dikotomi antara Sains dan Agama masih kerap kali muncul, hal ini berakibat sulitnya melakukan 

pengembangan keilmuan dalam Studi Islam. Kedua hal ini seakan berbeda dan tidak bisa disatukan. 

Masyarakat masih banyak yang mempersepsikan ilmu Sains seakan tidak penting karena bukan bagian 

ilmu Agama, anggapan seperti inilah yang mengakibatkan munculnya sekat pemisah antara Sains dan 

Agama. 

Di era modern ini pendidikan mengalami perkembangan yang begitu pesat didukung adanya arus 

modernitas dan globalisasi. Dunia Pendidikan Islam justru berada pada ancaman degradasi, dimana 

manusia lebih mengedepankan Pendidikan umum daripada Pendidikan Agama. Pendidikan umum dan 

Pendidikan Agama jarang mengalami keseimbangan sehingga muncul dikotomi, hal inilah yang sering 

terjadi dalam dunia Pendidikan Islam. Munculnya dikotomi ini bisa memberi dampak yang signifikan 

yaitu ilmu agama akan mengalami keterasingan dengan modernitas sehingga Sains dan Agama akan terus 

bertolak belakang.  

Perlu kita ketahui, bahwasanya Pendidikan Islam adalah upaya serius untuk membina dan 

mengembangkan potensi manusia agar potensi sebagai hamba Allah dan Khalifah di muka bumi dapat 

tercapai sebaik mungkin. Maka, Pendidikan Islam harus melibatkan semua aspek agar terintegrasi dengan 

baik yang dimana kesemua aspek tersebut saling berkaitan dan harus saling bekerjasama satu sama lain 

 

 12 M. RADENANTA F. A. BIOGRAFI DAN PEMIKIRAN MUHAMMAD AMIN ABDULLAH, DIAKSES DARI 

HTTPS://MAHASISWAINDONESIA.ID/BIOGRAFI-DAN-PEMIKIRAN-MUHAMMAD-AMIN-ABDULLAH/, PADA TANGGAL 

29/9/2025 PUKUL 08.42. 

 13 Muhammad Ichsanul Akmal, Pemikiran Amin Abdullah Seputar Integrasi Keilmuan, FATHIR: Jurnal 

Studi Islam Vol. 1 No.2, 2024, hlm. 121. 

 14 Marliat, Multidisiplin, Interdisiplin dan Transdisiplin Perspektif M. Amin Abdullah Metode Studi Agama 

dan Studi Islam di Era Kontemporer, Jurnal Pendidikan dan Konseling Vol. 4 No. 2, 2022, hlm. 7279. 

https://mahasiswaindonesia.id/biografi-dan-pemikiran-muhammad-amin-abdullah/


40 

  

  
 

dalam upaya membentuk manusia dengan pribadi Muslim yang mengamalkan nilai-nilai Islam sesuai 

tuntunan Al-Qur’an dan Sunnah.15 

Dalam perjalanan sejarahnya, terdapat dikotomi atau pemisahan antara ilmu-ilmu keislaman dan 

ilmu-ilmu non-keislaman yang mengakibatkan penurunan pengembangan ilmu di tengah umat Islam. 

Perpecahan ini berpengaruh besar terhadap kemajuan ilmu pengetahuan di negara-negara Muslim 

sehingga muncullah juga pendikotomian dalam institusi pendidikan. Misalnya, lembaga pendidikan 

agama yang hanya fokus pada materi pelajaran agama dan tidak mengintegrasikan ilmu pengetahuan 

umum. Bahkan, ada pendapat yang menyatakan bahwa mempelajari ilmu pengetahuan umum yang 

berasal dari Barat bisa mengarah pada kekafiran dan dianggap terlarang. Akibatnya, dunia Islam saat ini 

tidak dapat bersaing dengan dunia luar yang lebih maju dalam teknologi dan sains.16 

 Awal mula kemunculan dikotomi antara sains dan agama dalam dunia pendidikan Islam bermula 

sejak abad pertengahan, khususnya sejak era hancurnya kejayaan peradaban Islam pada masa Dinasti 

Abbasiyah. Pada masa tersebut terjadi kerusakan dan kemunduran dalam perkembangan ilmu 

pengetahuan sehingga berdampak pada menurunnya budaya fikir ilmiah dan rasional di kalangan umat 

Islam. Hal ini menyebabkan pemisahan yang tajam antara pendidikan agama (ilmu-ilmu akhirat) dan 

pendidikan umum (ilmu-ilmu duniawi). Dikotomi pendidikan ini diperparah saat masa penjajahan Barat, 

yang membawa ilmu pengetahuan modern dan sistem pendidikan sekuler. Sebagian ulama dan kalangan 

masyarakat Islam menolak dan memisahkan ilmu agama dari ilmu duniawi, sehingga terjadi dualisme 

pendidikan yang menempatkan keduanya sebagai ranah yang berbeda dan terpisah. Akibatnya, 

pendidikan Islam mengalami fragmentasi antara pengetahuan keagamaan dan ilmu sains, yang sejatinya 

dalam konsep Islam adalah satu kesatuan ilmu pengetahuan yang integral.17 Untuk mengatasi dikotomi ini 

muncul upaya, yaitu mensinergikan ilmu agama dan ilmu umum agar terintegrasi dalam sistem 

pendidikan Islam agar tidak terjadi pemisahan yang merugikan umat dan peradaban Islam secara 

keseluruhan. Tujuan utamanya adalah menghasilkan individu yang memiliki pemahaman utuh antara 

iman, ilmu, dan amal dalam menjalani kehidupan 

 Dalam hal ini peneliti memahami, adanya pendikotomian Sains dan Agama menjadikan 

Pendidikan Islam kurang produktif yang kemudian menghasilkan cendekiawan yang minim nilai-nilai 

spiritual. Adanya dikotomi Sains dan Agama dalam Pendidikan juga dapat berakibat munculnya ahli 

agama yang kurang responsif terhadap persoalan sosial dan kurang melek terhadap perkembangan zaman. 

Agama seakan terkurung dalam konteks sosial dan tidak memberikan kontribusi dalam persoalan sosial 

yang muncul. Adanya dikotomi Sains dan Agama juga memunculkan persepsi bahwa, Pendidikan agama 

hanya membahas persoalan akherat saja sedangkan Pendidikan Umum hanya berkutat pada masalah 

duniawi saja. Pendikotomian seperti tidak semestinya terjadi, karena Islam memiliki ajaran yang universal 

tidak semata-mata membahas urusan akherat saja tapi juga urusan duniawi.  

Dalam konteks Indonesia dengan Umat Islam sebagai mayoritas, terdapat indikasi sederhana 

tentang kuatnya pendikotomian Ilmu yaitu dengan didapatinya lembaga pendidikan agama dan lembaga 

pendidikan umum, yang masing-masing berada dibawah naungan Kementrian Agama dan Kementrian 

 

 15 Muhammad Yusuf, dkk. Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab dan Solusinya. Bacaka’: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Vol.1 No.1, 2021, hlm. 14. 

 16 Atika Yulanda, Epistemologi Keilmuan Integratif-Interkonektif M. Amin Abdullah dan Implikasinya 

dalam Keilmuan Islam, Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin Vol. 18 No.1, 2019, hlm. 81. 

 17 Muhammad Yusuf, dkk, Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab dan Solusinya, Bacaka’ Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Vol. 1 No.1, 2021, hlm. 15-16. 



41 

  

  
 

Pendidikan. Di ranah praktis, ilmu umum berada di posisi yang lebih tinggi. Dengan kata lain, lembaga 

umum lebih diminati ketimbang lembaga agama, dengan alasan ilmu agama tidak bisa menyelesaikan 

problematika di tengah masyarakat, terutama untuk menyelesaikan masalah kesejahteraan sosial. 

Implikasinya, anggaran pengembangan keilmuan lembaga agama berada jauh dibawah anggaran 

pengembangan keilmuan yang disediakan pemerintah untuk Lembaga umum, apalagi lembaga agama 

swasta seperti pesantren.18 

Pada poin ini dapat peneliti pahami bahwasanya cara pandang yang dikotomis antara Sains dan 

Agama akan membuat dunia Islam kehilangan arah pijakan dalam mengarungi dinamika zaman yang 

semakin kompleks. Padahal apabila kita ketahui, kemajuan dari temuan-temuan sains memiliki kontribusi 

besar dalam kehidupan agama. Di sisi lain, agama akan kehilangan daya tarik dan kurang dapat 

beradaptasi dengan perkembangan zaman jika tidak dibarengi dengan sains.  

Paradigma Integrasi-Interkoneksi Amin Abdullah sebagai respon 

Adanya paradigma Integrasi-Interkoneksi Amin Abdullah merupakan suatu respon terhadap 

persoalan yang muncul di era modern saat ini. Gagasan ini menjadi suatu jawaban dari adanya 

pendikotomian antara Sains/Ilmu Umum dengan Ilmu Agama. Integrasi-Interkoneksi dipahami sebagai 

keterpaduan, keterkaitan antar beragam disiplin ilmu baik ilmu Sains, Sosial dan Ilmu Agama. Perpaduan 

ini bukanlah peleburan ilmu menjadi suatu disiplin ilmu baru, melainkan lebih pada karakter dan corak 

keilmuan tersebut sehingga masih terdapat karakter asli dari ilmu tersebut.  

Amin Abdullah memahami bahwasanya Integrasi-Interkoneksi tidak sama dengan Islamisasi 

Sains. Pendekatan ini berupaya saling menghargai dalam keilmuan umum dan agama, karena dari 

masing-masing ilmu yang ada memiliki corak dan keterbatasan tersendiri dalam memacahkan suatu 

persoalan. Maka dari itu diperlukan adanya kesinambungan dan kerjasama dimana tiap keilmuan 

memiliki pendekatan dan metode masing-masing. Munculnya Integrasi-Interkoneksi merupakan 

terobosan yang baik karena menyatukan lebih dari satu disiplin ilmu.19 Perbedaan yang pokok antara 

Islamisasi Ilmu dengan Integrasi yaitu Islamisasi Ilmu lebih memilah dan memilih ilmu yang dianggap 

Islami dengan yang bukan Islami. Sedangkan Integrasi lebih pada upaya mensinergikan ilmu umum dan 

agama tanpa perlu menghilangkan corak keunikan dari masing-masingnya.20 

Amin Abdullah merupakan salahsatu intelektual Islam yang aktif menentang dikotomi dalam 

Pendidikan Islam. Integrasi dan Interkoneksi dalam Pendidikan Islam sebagai bentuk upaya 

menghilangkan dikotomi antara Ilmu Umum/Sains dengan Ilmu Agama. Salahsatu fenomena adanya 

pendikotomian ini yaitu, dahulu pesantren banyak yang hanya berfokus pada pengajaran agama saja. 

Namun, sekarang banyak pesantren yang mulai menggabungkan kurikulum Pendidikan umum berbasis 

Sains dengan kurikulum kepesantrenan/Agama. Hal ini menjadi langkah yang tepat agar Lembaga 

Pendidikan Islam (pesantren) dapat bersaing di dunia modern. Sehingga dapat mencetak lulusan yang 

mempunyai keseimbangan pada aspek kognitif, emosional serta spiritual.21 

 

 18 M. Amin Abdullah, Menyelami Al-Aql Al-Rusydiyah dalam Pemikiran Islam, Kata Pengantar dalam buku 

Mendamaikan Agama dan Filsafat karya Ibnu Rusyd (Sleman: Kalimedia, 2015), hlm. x-xi. 

 19 Nisa A-Zahro Jauzaa’ & Rustam Ibrahim, Integrasi Keilmuan Perspektif M. Amin Abdullah 

(Pendekatan Integratif-Interkonektif), AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies Vol. 8 No.1, 2025, hlm. 303. 

 20 Amin Abdullah, Islamic Studies: Paradigma Integrasi-Interkoneksi Sebuah Antologi, (Yogyakarta: 

SUKA Press, 2007), hlm. 50 

 21 Dhilla Nur Fajri Aprillia & Istikomah, Konsep Pemikiran Amin Abdullah dalam Pendidikan Islam 

dengan Pendekatan Integratif-Interkonektif, AT-TAJDID: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam Vol. 9 No.1, 

2025, hlm. 348. 



42 

  

  
 

Menurut Amin Abdullah masyarakat Indonesia kurang menekuni ilmu pengetahuan umum dan 

Ilmu Agama hanya berkembang dalam kerangka normatif dan kurang adaptif terhadap perkembangan 

zaman. Maka, ilmu pengetahuan umum/sains jangan dibiarkan menjadi ilmu yang sekuler sehingga perlu 

untuk digabungkan dengan Ilmu Agama. Penggabungan ini sebagai upaya agar Agama tidak terkurung 

dalam kerangka normatif dan lebih bisa responsif terhadap problematika sosial.22 

Apabila kita merujuk pada sejarah kejayaan dunia Islam hal ini tidak bisa lepas dari pesatnya 

perkembangan ilmu pengetahuan. Pada abad pertengahan banyak muncul Ilmuwan Islam kaliber yang 

dikenal dunia seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Khawarizmi. Mereka tidak hanya menekuni satu 

bidang saja (ilmu agama) melainkan gencar juga dalam menekuni Sains. Para Ilmuwan Muslim tersebut 

tidak pernah mendikotomikan antara Sains dan Agama. Mereka meyakini bahwa Sains dan Agama harus 

dipegang secara totalitas dimana keduanya merupakan bentuk integralitas Islam yang tidak bisa 

dipisahkan antara satu aspek dengan aspek yang lain.23 

Konsep integrasi dan interkoneksi ini merupakan salah satu alternatif dalam menciptakan dialog 

antara pendekatan normatif dan historis dalam studi keislaman. Tentunya, hal ini bermanfaat untuk 

memperluas variasi pemikiran secara menyeluruh. Selanjutnya, ide ini menekankan bahwa kajian 

qauliyah atau Hadharat Al-Nash, Hadharat Al-‘Ilm, dan Hadharat Al-Falsafah memiliki keterkaitan yang 

saling terhubung. Paradigma ini juga berupaya memberikan tawaran dan peluang bagi seluruh bidang 

ilmu untuk dapat berkolaborasi dan dihubungkan demi menciptakan sudut pandang baru yang dapat 

mengisi kekurangan di antara disiplin ilmu yang ada.24 Lebih jauh lagi, ide ini lahir dari penggabungan 

tiga pendekatan filsafat, yaitu bayani, burhani, dan irfani. Ketiga cara ini juga mencerminkan berbagai 

pendekatan seperti normatif, historis, dan intuitif sebagai penghubung yang memungkinkan kedua metode 

tersebut berjalan beriringan. 

 
Gambar 1. Skema jaring laba-laba keilmuan 

 

 22 Dhilla Nur Fajri Aprillia & Istikomah, Konsep Pemikiran Amin Abdullah dalam Pendidikan Islam 

dengan Pendekatan Integratif-Interkonektif…,hlm.350. 

 23 Andi Eliyah Humairah, dkk. Memahami Dikotomi Ilmu Pengetahuan Umum dan Agama Dalam 

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam…,hlm. 16. 

 24 M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 

402-403. 



43 

  

  
 

Amin Abdullah turut membuat suatu konsep integrasi ilmu yang di skemakan dengan jaring laba-

laba.25 Salah satu sumbangan signifikan Amin Abdullah adalah pengembangan kerangka epistemologi 

ilmu Islam yang berfokus pada integrasi. Ia memperkenalkan suatu skema yang dikenal dengan istilah 

spider web atau “jaring laba-laba” di mana berbagai bidang ilmu terhubung satu sama lain layaknya 

sebuah jaringan yang kompleks. Dalam kerangka ini, ilmu agama tidak lagi bersifat terpisah tetapi 

menyatu dengan filsafat, sosiologi, antropologi, serta ilmu umum lainya. Pendekatan ini dianggap inovatif 

karena mendorong diskusi yang mendalam antara warisan intelektual Islam dan realitas ilmu pengetahuan 

masa kini.26 

Dari skema jaring laba-laba tersebut peneliti memahami dalam kaitanya dengan pendidikan 

Islam, adalah sebuah konsep epistemologi integratif-interkonektif yang menggambarkan bagaimana 

berbagai cabang ilmu pengetahuan Islam seperti ‘Ulûm al-Dîn (ilmu agama), al-Fikr al-Islâmy 

(pemikiran Islam), dan Dirâsah al-Islâmiyyah (studi Islam) saling terhubung dan berinteraksi layaknya 

jaring laba-laba. Skema ini menekankan keterkaitan dan integrasi antara disiplin ilmu agama dan ilmu 

sosial kontemporer secara holistik. Tujuannya adalah menyatukan berbagai ilmu agar tidak terfragmentasi 

dan tetap relevan dalam menghadapi persoalan modern secara komprehensif. Apabila kita amati, 

Kontribusi skema ini terhadap sistem pendidikan madrasah, pesantren, dan pendidikan umum sangat 

signifikan:  

Pertama, di madrasah dan pesantren, skema ini dapat mengatasi pemisahan tajam antara ilmu 

agama dan ilmu umum dengan mengintegrasikan keduanya secara sistematis dalam kurikulum, sehingga 

santri dan siswa tidak hanya menguasai ilmu keagamaan tetapi juga memahami konteks sosial dan ilmu 

pengetahuan modern. 

Kedua, di pendidikan umum, implementasi skema spider web mendorong integrasi nilai-nilai 

Islam dalam pengajaran ilmu pengetahuan sehingga pendidikan tidak hanya soal transfer ilmu rasional 

tetapi juga pembentukan karakter dan spiritualitas. 

Ketiga, secara keseluruhan, skema ini memperkuat pendidikan Islam menjadi sistem pendidikan 

yang holistik, adaptif terhadap perkembangan zaman, dan mampu menghasilkan lulusan yang berilmu 

serta berakhlak mulia sesuai ajaran Islam. 

Pada poin ini peneliti memahami bahwa, Paradigma Integrasi-Interkoneksi Amin Abdullah adalah 

sebuah gagasan epistemologis yang dikembangkan sebagai respon terhadap adanya dikotomi antara ilmu 

agama dan ilmu sains terutama dalam pendidikan Islam. Paradigma ini berusaha menyatukan dan 

mengkoneksikan berbagai bidang keilmuan, khususnya ilmu agama dengan ilmu umum (ilmu sains, 

sosial, dan humaniora), yang selama ini sering dipisah-pisah dan dianggap bertentangan satu sama lain. 

 

 25 Menurut Amin Abdullah, gambar jaring laba-laba keilmuan mengilustrasikan hubungan yang bercorak 

teoantroposentris-integralistik. Selain itu merupakan gambaran dari landasan etika-moral keagamaan yang objektif 

dan kokoh, karena keberadaan Al-Qur’an dan Sunnah dimaknai secara baru yang berpijak pada pandangan hidup 

keagamaan manusia yang menyatu dalam satu tarikan nafas keilmuan dan keagamaan. Kesemuanya ditujukan untuk 

kesejahteraan manusia secara bersama-sama tanpa pandang latar belakang etnisitas, agama, ras maupun golongan, 

yang menarik dari teori bangunan pemikiran spider web Amin Abdullah adalah penempatan Al-Qur’an ditengah 

kompleksitas perkembangan keilmuan. Ini suatu penegasan yang penting bagi setiap Muslim bahwa Al-Qur’an 

diyakini sebagai sumber kebenaran, etika, hukum, kebijaksanaan, dan pengetahuan. Lihat, Hendri Juhana, dkk. 

Integrasi Ilmu M. Amin Abdullah dan Kuntowijoyo, JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan Vol. 5 No.1, 2022, hlm. 

196. 

 26 Tim Redaksi, Prof. Amin Abdullah dan Gagasanya Tentang Integrasi dan Interkoneksi Keilmuan, diakses 

dari https://officialpbhmi.org/gagasan-keislaman-kemodernan-dan-keindonesiaan-cak-nur/ pada tanggal 29/9/2025 

pukul 19.53. 

https://officialpbhmi.org/gagasan-keislaman-kemodernan-dan-keindonesiaan-cak-nur/


44 

  

  
 

Amin Abdullah mengemukakan bahwa dalam memahami fenomena kehidupan yang kompleks, 

berbagai disiplin ilmu tidak dapat berdiri sendiri tetapi saling terkait dan membutuhkan satu sama lain. 

Paradigma ini menolak pemisahan dikotomis antara ilmu agama dan ilmu sains yang selama ini 

menimbulkan konflik dan kesalahpahaman, misalnya anggapan bahwa ilmu sains Barat bisa membawa 

pada kekafiran. Integrasi-Interkoneksi berusaha membangun jembatan dan dialog yang konstruktif agar 

antara ilmu agama dan ilmu umum terjadi saling melengkapi dan menghargai, bukan saling menolak. 

Perlunya mengharmoniskan Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam Kontemporer 

Tradisi pemikiran keilmuan yang dikotomis memiliki akar historis yang panjang di tengah umat 

Islam, itulah mengapa perlu sekali mengharmoniskan Sains dan Agama. Dalam sejarah Pendidikan Islam 

klasik, di satu sisi telah terpola pengembangan keilmuan yang bercorak teoantroposentrik-integralistik 

yang dipelopori cendeikiawan rasional/filsuf seperti Ibnu Sina, Ibnu Khaldun, Ibu Rusyd, namun di sisi 

lain turut dihadapkan dengan pola pengembangan keilmuan agama yang spesifik-parsialistik yang banyak 

dikembangkan oleh ulama Hadits, ulama Fiqih, dan ulama Tasawuf. Sekat pemisah secara diametral antar 

keduanya berakibat pada rendahnya mutu pendidikan dan kemunduran dunia Islam hingga fase 

setelahnya.27 

Pendidikan Islam kontemporer berupaya mengintegrasikan nilai-nilai keislaman fundamental 

dengan perkembangan zaman modern, fokus pada pengembangan individu yang seimbang secara 

intelektual, spiritual, dan sosial. Konsep ini bertujuan untuk menjawab tantangan zaman dengan 

menerapkan ilmu pengetahuan modern dan teknologi informasi, serta membentuk manusia yang utuh 

(holistik) dan menjadi khalifah Allah yang bertanggung jawab.28 Dalam konsep ini sudah jelas 

bahwasanya Pendidikan Islam kontemporer menuntut adanya harmonisasi antara Sains dan Agama, 

karena keduanya menjadi tiang penyangga agar tetap ada keseimbangan.  

M. Amin Abdullah menyadari bahwa penting untuk adanya penggabungan dan dialog keilmuan 

dalam pendidikan Islam kontemporer. Pandangannya mengenai pengintegrasian dan interkoneksi 

berlandaskan pada satu tujuan, yaitu untuk menciptakan ilmu yang berkualitas yang mendukung 

peradaban Islam. Yang dimaksud dengan ilmu yang berkualitas adalah pengetahuan yang tidak hanya 

membahas tauhid, namun juga menjelaskan tentang aspek-aspek modern.29 

Amin Abdullah dalam konteks pendidikan Islam telah memperkenalkan inovasi melalui 

pendekatan integrasi-interkoneksi di lembaga pendidikan, khususnya di Universitas Islam Negeri (UIN) 

Yogyakarta, yang berpotensi menjadi pendorong utama bagi perkembangan ilmu di sektor pendidikan. 

Pemfokusan yang mendalam terhadap ilmu agama dan ilmu umum menjadi suatu keharusan yang harus 

dimiliki oleh sebuah lembaga pendidikan. Dengan penerapan konsep dan beberapa prinsip yang ada, hal 

ini telah memperlihatkan bagaimana integrasi-interkoneksi dapat diimplementasikan di sebuah 

Universitas Islam. Diharapkan, idealisme dari konsep yang ada dapat diimplementasikan secara efektif 

dengan dukungan dari semua komponen yang terlibat di lingkungan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.30 

 

 27 M. Amin Abdullah, Menyelami Al-Aql Al-Rusydiyah dalam Pemikiran Islam…,hlm. x. 

 28 Abdul Nasir, Pendidikan Islam Kontemporer, Jurnal Riset Rumpun Ilmu Pendidikan Vol. 4 No.1, 2025, 

hlm. 191. 

 29 Abdullah Diu, Pemikiran M. Amin Abdullah tentang Pendidikan Islam dalam Pendekatan Integrasi-

Interkoneksi, Jurnal Ilmiah AL-Jauhari (JIAJ) Vol. 3 No. 1, 2018, hlm. 12. 

 30 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-interkonektif 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), hlm. 107. 



45 

  

  
 

Pemikiran Abdullah juga menunjukkan bahwa, transformasi institusi pendidikan Islam seperti 

dari IAIN menjadi UIN, merupakan langkah yang positif dalam memperluas cakupan studi keislaman. 

Integrasi keilmuan yang dia usulkan tidak hanya mencakup bidang-bidang tradisional seperti fikih, tafsir, 

dan hadis, tetapi juga memperluas jangkauan keilmuan ke bidang-bidang lain seperti sains, humaniora, 

dan teknologi. Ini mencerminkan visinya akan suatu pendekatan yang inklusif dan holistik terhadap 

pengetahuan, yang diharapkan dapat memberikan kontribusi yang signifikan terhadap perkembangan ilmu 

pengetahuan dan pemahaman keislaman di era kontemporer. Dengan demikian, pemikiran Amin 

Abdullah memperlihatkan bahwa integrasi keilmuan bukanlah sekadar konsep teoretis, tetapi merupakan 

suatu kebutuhan yang mendesak dalam menghadapi tantangan zaman. Upaya untuk menyatukan berbagai 

disiplin ilmu dalam sebuah wadah integratif tidak hanya dapat meningkatkan pemahaman kita tentang 

kompleksitas realitas, tetapi juga dapat membantu dalam mengembangkan solusi yang lebih holistik dan 

berkelanjutan terhadap berbagai masalah yang dihadapi oleh masyarakat dan umat manusia secara 

keseluruhan.31 

Pemikiran Amin Abdullah dalam konteks pesantren berpusat pada integrasi dan interkoneksi 

keilmuan dengan latar belakang tradisi pesantrennya. Ia mengusulkan paradigma "jaring laba-laba 

teoantroposentrik-integralistik" yang menggabungkan ilmu agama dan umum, berangkat dari Al-Qur'an 

dan Hadis sebagai landasan normatif, tetapi menghargai dan mengintegrasikan disiplin ilmu modern. 

Tujuannya adalah mengatasi pemahaman Islam yang kaku dan tekstual serta menjawab kompleksitas 

masalah global.32 

Dalam konteks lembaga pendidikan pesantren dan perguruan tinggi Islam, gagasan Amin 

Abdullah memiliki implikasi signifikan. Pesantren, yang secara tradisional berfokus pada pengajaran 

agama, perlu mengadopsi pendekatan pembelajaran yang juga menyertakan penguasaan ilmu 

pengetahuan modern dan pengembangan pengetahuan sains, tanpa mengesampingkan nilai-nilai agama. 

Sedangkan perguruan tinggi Islam, seperti UIN, didorong untuk merekonstruksi kurikulum mereka 

dengan memasukkan integrasi nilai-nilai agama dalam pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi 

secara ilmiah dan inovatif. Contohnya, pengembangan model pendidikan sains yang mengacu pada 

paradigma jaring laba-laba ilmiah (scientific spider web) di UIN Sunan Kalijaga, yang memadukan ilmu 

agama dan sains secara dialogis dan konfirmatif. 

Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam di pesantren dan perguruan tinggi tidak hanya 

mencetak generasi yang religius, tetapi juga cerdas secara intelektual dan mampu menghadapi tantangan 

global kontemporer dengan wawasan yang holistik dan visioner. Ini membuka peluang bagi terwujudnya 

pendidikan Islam yang inklusif dan progresif, di mana ilmu agama berfungsi sebagai landasan etis dan 

spiritual sekaligus sebagai inspirasi untuk kemajuan keilmuan dan teknologi. 

Pada poin ini peneliti membuat suatu pemahaman, Pendidikan Islam kontemporer perlu 

mengharmoniskan Sains dan Agama untuk membentuk individu dengan pemahaman komprehensif 

tentang urusan duniawi yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga bijaksana dan beretika. 

Harmonisasi ini mengintegrasikan ilmu ilmiah dan nilai moral spiritual dari agama Islam agar 

menghasilkan lulusan yang dapat menerapkan prinsip ilmiah sekaligus ajaran agama dalam kehidupan 

sehari-hari. Hal ini juga berfungsi menghilangkan dikotomi antara Sains dan Agama. Integrasi ini relevan 

 

 31 Muhammad Ichsanul Akmal, Pemikiran Amin Abdullah Seputar Integrasi Keilmuan, FATHIR: Jurnal 

Studi Islam Vol. 1 No.2, 2024, hlm. 133-134. 

 32 Khoirul Niam & Rustam Ibrahim, Rekonstruksi Pemikiran Islam Kontemporer: Pendekatan Integratif-

Interkonektif, JIPP: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Pembelajaran Vol. 7 No. 1, 2025, hlm. 167. 



46 

  

  
 

untuk menghadapi tantangan zaman modern dengan kemajuan teknologi dan globalisasi, di mana ilmu 

tanpa nilai agama bisa menimbulkan teknologi destruktif, dan Agama tanpa pemahaman Sains bisa 

menjauh dari realitas sosial. Pendidikan yang mengharmoniskan Sains dan Agama membantu membentuk 

insan kamil yang sempurna secara spiritual dan intelektual, serta memperkuat karakter moral dalam 

proses pembelajaran. Dari pembacaan peneliti terhadap pemikiran Amin Abdullah tersebut, peneliti 

menegaskan Pendidikan Islam kontemporer perlu mengharmoniskan sains dan agama agar tercipta insan 

yang berilmu tinggi sekaligus bertakwa, mampu berkontribusi dalam kemajuan zaman tanpa kehilangan 

jati diri spiritualnya. Pada poin ini peneliti memahami, dimana gagasan Amin Abdullah sudah banyak 

diaplikasikan di berbagai Lembaga Pendidikan Islam.  

 

KESIMPULAN 

Pada penelitian ini peneliti menarik kesimpulan, adanya dikotomi Sains dan Agama dalam 

pendidikan Islam merujuk pada pemisahan atau dualisme sistem pendidikan antara ilmu agama Islam dan 

ilmu umum/sains. Amin Abdullah merupakan salahsatu intelektual Islam yang aktif menentang dikotomi 

dalam Pendidikan Islam. Integrasi dan Interkoneksi dalam Pendidikan Islam sebagai bentuk upaya 

menghilangkan dikotomi antara Ilmu Umum/Sains dengan Ilmu Agama. Pendidikan Islam kontemporer 

berupaya mengintegrasikan nilai-nilai keislaman fundamental dengan perkembangan zaman modern, 

fokus pada pengembangan individu yang seimbang secara intelektual, spiritual, dan sosial. Pendidikan 

yang mengharmoniskan Sains dan Agama membantu membentuk individu yang cerdas secara intelektual 

dan memiliki karakter, moralitas yang baik.  

Penelitian ini merekomendasikan agar gagasan harmonisasi Sains dan Agama dalam pemikiran 

Amin Abdullah dijadikan sebagai landasan konseptual bagi pengembangan model pendidikan Islam yang 

berorientasi pada integrasi keilmuan. Dengan demikian, pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan 

generasi yang tidak hanya religius, tetapi juga rasional dan terbuka terhadap kemajuan sains dan 

teknologi. Berdasarkan hasil analisis, disarankan agar para pendidik dan pengambil kebijakan di lembaga 

pendidikan Islam mengintegrasikan prinsip-prinsip harmonisasi sains dan agama sebagaimana 

dikemukakan oleh Amin Abdullah ke dalam kurikulum dan praktik pembelajaran. Pendekatan ini dapat 

membantu menciptakan paradigma pendidikan Islam yang lebih inklusif, kritis, dan relevan dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan modern. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah Diu, Pemikiran M. Amin Abdullah tentang Pendidikan Islam dalam Pendekatan Integrasi-

Interkoneksi, Jurnal Ilmiah AL-Jauhari (JIAJ) Vol. 3 No. 1, 2018. 

Adam Malik, Mendaras Pemikiran Amin Abdullah, diakses dari https://khittah.co/mendaras-pemikiran-

amin-abdullah/, pada tanggal 29/9/2025 pukul 08.47. 

Andi Eliyah Humairah, dkk. Memahami Dikotomi Ilmu Pengetahuan Umum dan Agama Dalam 

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam, JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 3 No.3, 

2024. 

Arfan Nusi, Dikotomi Pendidikan Islam dan Umum: Telaah Pemikiran Integrasi-Interkoneksi M. Amin 

Abdullah, Jurnal Irfani Vol. 16 No. 2, 2020. 

Atika Yulanda, Epistemologi Keilmuan Integratif-Interkonektif M. Amin Abdullah dan Implikasinya 

dalam Keilmuan Islam, Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin Vol. 18 No.1, 2019. 

Dhilla Nur Fajri Aprillia & Istikomah, Konsep Pemikiran Amin Abdullah dalam Pendidikan Islam 

dengan Pendekatan Integratif-Interkonektif, AT-TAJDID: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran 

Islam Vol. 9 No.1, 2025. 

https://khittah.co/mendaras-pemikiran-amin-abdullah/
https://khittah.co/mendaras-pemikiran-amin-abdullah/


47 

  

  
 

Khoirul Niam & Rustam Ibrahim, Rekonstruksi Pemikiran Islam Kontemporer : Pendekatan Integratif-

Interkonektif, JIPP: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Pembelajaran Vol. 7 No. 1, 2025. 

M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-interkonektif 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006). 

_________________, Islamic Studies: Paradigma Integrasi-Interkoneksi Sebuah Antologi, (Yogyakarta: 

SUKA Press, 2007. 

_________________, Menyelami Al-Aql Al-Rusydiyah dalam Pemikiran Islam, Kata Pengantar dalam 

buku Mendamaikan Agama dan Filsafat karya Ibnu Rusyd (Sleman: Kalimedia, 2015). 

_________________, Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di tengah Pandemi Covid-19, 

Jurnal Maarif: Arus Pemikiran Islam dan Sosial Vol. 15 No.1, 2020. 

_________________, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 

402-403. 

M. Radenanta F. A. Biografi dan Pemikiran Muhammad Amin Abdullah, diakses dari 

https://mahasiswaindonesia.id/biografi-dan-pemikiran-muhammad-amin-abdullah/, pada tanggal 

29/9/2025 pukul 08.42. 

Marliat, Multidisiplin, Interdisiplin dan Transdisiplin Perspektif M. Amin Abdullah Metode Studi Agama 

dan Studi Islam di Era Kontemporer, Jurnal Pendidikan dan Konseling Vol. 4 No. 2, 2022. 

Hendri Juhana, dkk. Integrasi Ilmu M. Amin Abdullah dan Kuntowijoyo, JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pendidikan Vol. 5 No.1, 2022. 

Humairoh & Ahmad Mustafidin, Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan Islam Kontemporer, 

Naafi: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Vol. 3 No. 2, 2025.  

Muhammad Ichsanul Akmal, Pemikiran Amin Abdullah Seputar Integrasi Keilmuan, FATHIR: Jurnal 

Studi Islam Vol. 1 No.2, 2024. 

Muhammad Mukhlisin, Prof.Dr.M. Amin Abdullah, diakses dari 

https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/11/biografi-prof-dr-m-amin-

abdullah.html?utm_source=chatgpt.com, pada tanggal 18/10/2025 pukul 16.08. 

Muhammad Yusuf, dkk. Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab dan Solusinya. Bacaka’: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Vol.1 No.1, 2021. 

Nailis Sa’adah Alwi & Amiril, M, Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin Abdullah, 

GHIROH: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam Vol. 3 No.1, 2024. 

Nisa A-Zahro Jauzaa’ & Rustam Ibrahim, Integrasi Keilmuan Perspektif M. Amin Abdullah AL-AFKAR: 

Journal for Islamic Studies Vol. 8 No.1, 2025. 

Tabrani Tajuddin & Neny Muthiatul Awwaliyyah, Paradigma Integrasi-Interkoneksi Islamisasi 

IlmuDalam Pandangan Amin Abdullah, Aksiologi : Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sosial Vol.1 

No.2, 2021. 

Tim Redaksi, Ibnu Rusyd, Dari Filsuf Islam Sampai Kebangkitan Renaisans, diakses dari 

https://klikdinamika.com/ibnu-rusyd-dari-filsuf-islam-sampai-kebangkitan-renaisans.html, pada 

tanggal 18/10/2025 pukul 18.45. 

Tim Redaksi, Prof. Amin Abdullah dan Gagasanya Tentang Integrasi dan Interkoneksi Keilmuan, diakses 

dari https://officialpbhmi.org/gagasan-keislaman-kemodernan-dan-keindonesiaan-cak-nur/ pada 

tanggal 29/9/2025 pukul 19.53. 

Veni Sofia & Syaiful Dinata, Integrasi Agama dan Sains: Dari Tokoh Pembaharuan M. Amin Abdullah, 

Khazanah : Journal of Islamic Studies Vol. 4 No. 1, 2025.  

 

https://mahasiswaindonesia.id/biografi-dan-pemikiran-muhammad-amin-abdullah/
https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/11/biografi-prof-dr-m-amin-abdullah.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/11/biografi-prof-dr-m-amin-abdullah.html?utm_source=chatgpt.com
https://klikdinamika.com/ibnu-rusyd-dari-filsuf-islam-sampai-kebangkitan-renaisans.html
https://officialpbhmi.org/gagasan-keislaman-kemodernan-dan-keindonesiaan-cak-nur/
https://pusdikra-publishing.com/index.php/jelr/index

