E-ISSN 2829-8705 Hamka Pendidikan Islam

JHB, Vol. 5(02) Desember 2025 jurn al sekolah tinggi ilmu tarbiyah

HARMONISASI SAINS DAN AGAMA: ANALISIS PEMIKIRAN AMIN ABDULLAH
TENTANG PENDIDIKAN ISLAM KONTEMPORER

Bimba Valid Fathony'

Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto'
24413010039@mbhs.uinsaizu.ac.id!

Suparjo?
Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto?
suparjo@uinsaizu.ac.id?

M. Sidiq Pambudi®

Universitas Muhammadiyah Purwokerto®
sidigpambudi@ump.ac.id?

ABSTRAK

Mengharmoniskan Sains dan Agama sangat penting, terutama dalam pendidikan dan pemikiran Islam
kontemporer. Perkembangan sains yang pesat di era modern sering dianggap bertentangan dengan prinsip-
prinsip yang ditetapkan oleh agama, sehingga menciptakan jurang pemisah antara keduanya. Urgensi
untuk menyatukan keduanya telah menjadi topik diskusi di kalangan pemikir Islam kontemporer, salah
satunya adalah Amin Abdullah. Beliau membuat terobosan dengan paradigma Integrasi-Interkoneksi,
sebuah gagasan yang berupaya menyelaraskan Sains dan Agama. Pendidikan Islam kontemporer, di mana
Sains harus dikembangkan secara maksimal, sementara peran agama tidak dapat dipisahkan. Tidak tepat
untuk memisahkan keduanya. Penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa Integrasi dan Interkoneksi dalam Pendidikan Islam merupakan upaya untuk
menghilangkan dikotomi antara Pengetahuan Umum/Sains dan Pengetahuan Agama. Pendidikan Islam
kontemporer berupaya mengintegrasikan nilai-nilai dasar Islam dengan perkembangan modern, dengan
fokus pada pengembangan individu yang seimbang secara intelektual, spiritual, dan sosial. Pendidikan
yang menyelaraskan Sains dan Agama membantu membentuk individu yang cerdas secara intelektual dan
memiliki karakter serta moral yang baik.

Kata Kunci: Harmonisasi; Sains-Agama,; Amin Abdullah,; Pendidikan Islam Kontemporer.

ABSTRACT

Harmonizing Science and Religion is essential, especially in contemporary Islamic education and thought.
The rapid development of science in the modern era is often considered contrary to the principles
established by religion, creating a divide between the two. The urgency to unite the two has become a topic
of discussion among contemporary Islamic thinkers, one of whom is Amin Abdullah. He made a
breakthrough with the Integration-Interconnection paradigm, an idea that seeks to harmonize Science and
Religion. Contemporary Islamic education, where Science must be developed to its full potential, while the
role of religion cannot be separated. It is inappropriate to separate the two. This research is a type of library
research. This research concludes that Integration and Interconnection in Islamic Education is an effort to

34

Q Hambka llmu Pendidikan



eliminate the dichotomy between General Knowledge/Science and Religious Knowledge. Contemporary
Islamic education seeks to integrate fundamental Islamic values with modern developments, focusing on
the development of individuals who are intellectually, spiritually, and socially balanced. Education that
harmonizes Science and Religion helps to shape individuals who are intellectually intelligent and have
good character and morality.

Keywords: Harmonizing; Science-Religion; Amin Abdullah; Contemporary Islamic Education

PENDAHULUAN

Sains dan Agama merupakan dua poros yang selalu mewarnai peradaban manusia modern.
Manusia memposisikan agama sebagai pedoman, petunjuk, karena fitrah manusia adalah meyakini akan
adanya Tuhan, maka dengan adanya agama sebagai penjaga fitrah ketauhidan dalam diri manusia. Di sisi
lain manusia turut dibekali oleh Tuhan dengan akal, maka Sains turut berperan penting untuk
mengaktifkan fungsi akal sebagai anugerah yang diberikan Tuhan kepada manusia. Sains berfungsi untuk
mengeksplor rahasia-rahasia alam semesta yang begitu luas, dimana keberadaanya tersebut merupakan
suatu tanda-tanda kebesaran Tuhan yang harus dipahami dan dibaca oleh setiap manusia yang berakal.

Mengharmoniskan antara Sains dan Agama menjadi hal yang wajib dilakukan terutama dalam
dunia pendidikan dan pemikiran Islam kontemporer. Contoh rill dalam dunia Islam, harmonisasi Sains
dan Agama sudah dilakukan oleh Ibnu Rusyd. Ibnu Rusyd melakukan harmonisasi antara sains dan
agama karena ia memandang bahwa keduanya tidak bertentangan melainkan saling melengkapi. Ia
menegaskan bahwa Agama dan Sains memiliki tujuan yang sama, yaitu mengenal Tuhan. Sains
menggunakan akal untuk menyelidiki realitas sebagai bukti keberadaan Sang Pencipta, sementara agama
memberikan panduan moral dan spiritual. Ibnu Rusyd memperkenalkan metode demonstratif sebagai
penghubung antara agama dan sains, menunjukkan bahwa pengetahuan rasional dan wahyu dapat selaras. !
Berangkat dari alasan tersebut harmonisasi Sains dan Agama menjadi suatu upaya yang harus dilakukan
pada era-era setelahnya mengikuti konteks zaman yang ada, terutama dalam konteks Pendidikan Islam
kontemporer.

Munculnya dikotomi Sains dan Agama bukan merupakan hal yang seketika terjadi, melainkan
terjadi dalam proses yang panjang, hal ini disebabkan antara lain. Pertama, adanya penjajahan Barat di
dunia Islam menjadi salahsatu penyebab adanya dikotomi tersebut. Sehingga, sistem pendidikan di negara
jajahanya banyak di dominasi sistem Pendidikan Barat yang notabene mengesampingkan agama dan
spiritualitas dalam sistem pendidikanya.? Kedua, tidak terjalinnya integrasi ilmu menjadi alasan
mudahnya para ilmuwan Barat yang selalu berupaya memisahkan pendidikan umum dari agama atau
urusan duniawi dan urusan akherat. Para ilmuwan Barat berpendapat bahwa studi ilmiah harus dibedakan
dari studi agama agar umat Islam dapat berkembang sejalan dengan masyarakat Barat, di mana umat
Islam diharapkan untuk memahami ilmu pengetahuan dan teknologi. Pendekatan ilmiah semacam ini,
khususnya menjelang akhir abad ke-19, mulai memengaruhi disiplin ilmu lainnya seperti ilmu sosial yaitu
sejarah, sosiologi, antropologi, politik, dan ekonomi. Ketiga, Umat Islam kurang memberikan perhatian

' TiM REDAKSI, IBNU RUSYD, DARI FILSUF ISLAM SAMPAI KEBANGKITAN RENAISANS, DIAKSES DARI
HTTPS://KLIKDINAMIKA.COM/IBNU-RUSYD-DARI-FILSUF-ISLAM-SAMPAI-KEBANGKITAN-RENAISANS . HTML, ~ PADA
TANGGAL 18/10/2025 PUKUL 18.45.

2 Andi Eliyah Humairah, dkk. Memahami Dikotomi Ilmu Pengetahuan Umum dan Agama Dalam
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam, JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 3 No.3, 2024, him. 16-17.

35



https://klikdinamika.com/ibnu-rusyd-dari-filsuf-islam-sampai-kebangkitan-renaisans.html

pada IPTEK. Salah satu penyebab terjadinya pendikotomian dalam pendidikan Islam adalah kurangnya
perhatian umat Islam terhadap Sains, ilmu pengetahuan, dan teknologi. Hal ini mengakibatkan umat Islam
mengalami kemunduran dalam bidang keilmuan, sementara orang-orang Barat dengan mudah mengubah
sistem pendidikan mereka, sehingga umat Islam harus mengikuti budaya yang ada. Pada waktu itu, umat
Islam hanya menekankan pada pembelajaran ilmu agama dan kurang memperhatikan aspek sains dan
teknologi.?

Perkembangan sains yang begitu pesat di era modern ini tidak jarang dianggap bertolak belakang
dengan prinsip-prinsip yang dibangun oleh agama, sehingga timbul sekat pemisah antara keduanya.
Urgensi untuk menyatukan keduanya menjadi salahsatu bahan garapan para pemikir Islam kontemporer
salahsatunya yaitu Amin Abdullah. Ia membuat suatu terobosan dengan paradigma Integrasi-Interkoneksi,
gagasan ini berupaya untuk mengharmoniskan Sains dan Agama kedua aspek ini tidak saling
bertentangan bahkan saling mendukung satu sama lain.*

Sebagai bahan perbandingan peneliti meninjau dari beberapa penelitian terdahulu antara lain,
jurnal yang disusun oleh Nailis Sa’adah Alwi dan Amiril, M.> Dalam penelitian tersebut menjelaskan
bahwasanya, secara epistemologi paradigma yang ditawarkan oleh Amin Abdullah dikenal dengan
istilah paradigma integrasi-interkoneksi yang merupakan pengembangan dari epistemologi bayani,
burhani dan irfani milik Abid al-Jabiri. Paradigma integrasi-interkoneksi mengaitkan ketiga
epistemologi tersebut sehingga dapat berdialog, tegur sapa, berjabatan antara satu dengan yang
lainnya. Paradigma integrasi-interkoneksi melahirkan model integrasi ilmu (hadarat al-‘ilm) dan
agama (hadardt al-nass) dan filsafat (hadarat al-falsafah). Penelitian tersebut hanya berfokus pada aspek
epsitemologi pemikiran Amin Abdullah dan tidak ada fokus pembahasan tentang Pendidikan Islam
Kontemporer. Kemudian, jurnal yang disusun oleh Tabrani Tajuddin dan Neny Muthiatul Awwaliyyah.¢
Dijelaskan, pendikotomian ilmu pengetahuan umum dan agama menjadi sebuah problem di era
kontemporer. Pemisahan ini akan berdampak pada ketidaksesuaian antara perumusan wacana ilmu
pengetahuan dengan perkembangan sosial masyarakat. Dalam perkembangannya dibutuhkan terobosan
baru yang lebih segar dalam menghadapi tantangan zaman yaitu, paradigma integrasi-interkoneksi yang
dirumuskan oleh Amin Abdullah. Pada penelitian tersebut hanya berfokus pada pemaparan tentang
paradigma integrasi-interkoneksi Amin Abdullah. Pembahasan terkait paradigma tersebut sebagai
“terobosan baru” masih bersifat umum dan tidak menyentuh aspek Pendidikan Islam kontemporer. Dan,
jurnal yang ditulis oleh M. Amin Abdullah.” Dijelaskan, paradigma integrasi-interkoneksi keilmuan
(takamul al-‘ulum wa izdiwaj al-ma’arif; al-tamazuj al-ma’rify baina mukhtalafi al-takhassusat)
adalah niscaya untuk keilmuan agama dimasa sekarang, apalagi masa yang akan datang. Jika tidak,
maka implikasi dan konsekwensi akan jauh lebih rumit dalam tatanan sosial masyarakat. Dalam
jurnal tersebut dipahami bahwa paradigma integrasi interkoneksi dirasa tepat dan ideal dalam menghadapi

3 Muhammad Yusuf, dkk. Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab dan Solusinya. Bacaka’: Jurnal
Pendidikan Agama Islam Vol.1 No.1, 2021, hlm. 15.

4 Veni Sofia & Syaiful Dinata, Integrasi Agama dan Sains: Dari Tokoh Pembaharuan M. Amin Abdullah,
Khazanah : Journal of Islamic Studies Vol. 4 No. 1, 2025, hlm. 42.

5 Nailis Sa’adah Alwi & Amiril, M, Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin Abdullah,
GHIROH: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam Vol. 3 No.1, 2024.

® Tabrani Tajuddin & Neny Muthiatul Awwaliyyah, Paradigma Integrasi-Interkoneksi Islamisasi
[lmuDalam Pandangan Amin Abdullah, Aksiologi : Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sosial Vol.1 No.2, 2021.

7M. Amin Abdullah, Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di tengah Pandemi Covid-19, Jurnal
Maarif: Arus Pemikiran Islam dan Sosial Vol. 15 No.1, 2020.

36



https://pusdikra-publishing.com/index.php/jelr/index

problematika zaman dalam riset tersebut mengambil konteks era wabah pandemi covid-19. Dari sini dapat
kita pahami bahwa paradigma integrasi-interkoneksi Amin Abdullah akan sangat relevan dan adaptif
terhadap problematika zaman yang ada untuk memberikan suatu terobosan. Titik pembeda pada
penelitian ini akan difokuskan dalam konteks Pendidikan Islam kontemporer.

Meskipun telah banyak penelitian yang membahas harmonisasi antara Sains dan Agama namun,
kajian yang secara khusus menelaah bagaimana Amin Abdullah mengonstruksi konsep harmonisasi
keduanya dalam kerangka pendidikan Islam kontemporer masih terbatas. Salahsatu kajian yang cukup
relevan guna mempertegas riset ini yaitu dalam riset yang dilakukan oleh Arfan Nusi.® Ia memaparkan,
dikotomisasi keilmuan Islam dan umum hanya akan menjadikan pendidikan dikalangan umat Islam
berada pada level terendah. Tidak dapat berbuat apa-apa selain menimbulkan otoritarianisme
beragama bila Islam kehilangan sentuhan sains, demikian juga jika sains yang lebih mendominasi
dalam kehidupan individu dan masyarakat, maka agama akan terealienasi dalam diri pemeluknya.
Dipertegas lagi dalam riset yang dilakukan oleh Ayu Savana Humairoh dan Ahmad Mustafidin.’
Dijelaskan dalam riset tersebut, Era globalisasi dengan kemajuan teknologi yang pesat, pendidikan Islam
menghadapi tantangan untuk tetap relevan tanpa kehilangan identitas keilmuannya. Integrasi antara ilmu
agama dan sains menjadi salah satu pendekatan strategis dalam menjawab tantangan tersebut. Artikel ini
membahas urgensi, konsep, serta implementasi integrasi ilmu agama dan sains dalam pendidikan Islam
kontemporer.

Gagasan integrasi-interkoneksi M. Amin Abdullah sangat layak menjadi acuan dalam
mendamaikan pendidikan Islam dan pendidikan umum. Berpacu dari riset terdahulu yang peneliti
temukan, peneliti memahami belum banyak penelitian yang menggali secara mendalam dimensi
epistemologis dan implikatif dari gagasan Amin Abdullah tersebut terhadap paradigma pendidikan Islam
di era kontemporer. Penelitian ini menawarkan kebaruan, dengan mengintegrasikan konsep harmonisasi
sains dan agama dalam kerangka pemikiran Amin Abdullah secara lebih komprehensif, khususnya dalam
konteks pengembangan pendidikan Islam kontemporer. Penyajian pendekatan harmonis antara Sains dan
Agama sebagai landasan teoritis yang dieksplorasi melalui pemikiran Amin Abdullah, akan menghasilkan
tawaran model pendidikan Islam yang lebih integratif dan relevan dengan laju zaman terutama pada
outputnya.

Dari peninjauan peneliti terhadap beberapa riset terdahulu perlu sekiranya untuk melakukan
pengkajian tentang gagasan Amin Abdullah terutama yang berkaitan dengan konteks Pendidikan Islam
Kontemporer, dimana Sains harus dikembangkan semaksimal mungkin disisi lain peran agama tidak bisa
dilepaskan keberadaanya. Sangat tidak tepat apabila kedua hal tersebut dipisahkan. Melihat fenomena
masyarakat modern saat ini yang jauh dari moralitas menjadi suatu tanggungjawab besar bagi dunia
Pendidikan untuk tidak hanya berfokus pada pengembangan Sains dan IPTEK saja tapi perlu juga
ditekankan akan nilai-nilai spiritualitas Agama, sehingga harmonisasi antara Sains dan Agama sudah
menjadi suatu keharusan. Berangkat dari latar belakang ini peneliti tertarik untuk mengangkat sebuah
judul “Harmonisasi Sains dan Agama: Analisis Pemikiran Amin Abdullah tentang Pendidikan Islam
Kontemporer”.

8 Arfan Nusi, Dikotomi Pendidikan Islam dan Umum: Telaah Pemikiran Integrasi-Interkoneksi M. Amin
Abdullah, Jurnal Irfani Vol. 16 No. 2, 2020.
° Humairoh & Ahmad Mustafidin, Integrasi [lmu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan Islam Kontemporer,
Naafi: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Vol. 3 No. 2, 2025.
37



METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini dimulai dengan pengumpulan data melalui studi pustaka yang meliputi buku, jurnal,
dan artikel yang relevan terkait pemikiran Amin Abdullah serta konsep pendidikan Islam kontemporer.
Analisis yang digunakan dalam riset ini yaitu analisis isi (content analysis) yaitu metode pengkajian
mendalam terhadap isi suatu informasi tertulis atau tercetak dalam media massa ataupun sumber-sumber
literatur lainya untuk mengidentifikasi pola dan hubungan antara Sains dan Agama dalam konteks
Pendidikan Islam kontemporer. Setelah proses analisis, hasil penelitian dievaluasi untuk menemukan
kesimpulan yang menggambarkan harmonisasi antara sains dan agama menurut pemikiran tersebut,
sekaligus memberikan rekomendasi bagi pengembangan pendidikan Islam di era kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Biografi dan Pemikiran Amin Abdullah

Prof. Dr. Amin Abdullah dilahirkan di Margomulyo, Tayu, Pati, Jawa Tengah pada tanggal 28 Juli
1953. Ia menyelesaikan pendidikan Kulliyat al-Muallimin Islamiyah (KMI) di pesantren Gontor,
Ponorogo pada tahun 1972 dan mendapatkan gelar sarjana muda (Bakalaureat) di Institut Pendidikan
Darussalam (IPD) pada tahun 1977 di pesantren yang sama. la meraih gelar sarjana di Fakultas
Ushuluddin, dengan fokus pada Perbandingan Agama, di IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta pada tahun
1982. Dengan dukungan dari Departemen Agama dan pemerintah Republik Turki, mulai tahun 1985, ia
menggeluti program Ph. D. dalam Filsafat Islam di Departemen Filsafat, Fakultas Seni dan Ilmu
Pengetahuan, di Middle East Technical University (METU) di Ankara, Turki pada tahun 1990.1°

Prof. Dr. M. Amin Abdullah pernah menjabat sebagai Wakil Ketua Pimpinan Pusat
Muhammadiyah pada rentang waktu 2000 hingga 2005, serta sebagai Ketua Majelis Tarjih dan
Pengembangan Pemikiran Islam PP Muhammadiyah dari 1995 hingga 2000. Dalam posisi tersebut, ia
berperan penting dalam mengembangkan pemikiran agama yang inovatif dan fleksibel melalui ide-ide
seperti integrasi-interkoneksi serta pembedaan antara normativitas dan historisitas. la mendorong
penggunaan pendekatan multidisiplin, serta mendidik kaum muda dengan prinsip kejujuran serta
ketekunan sebagai persiapan untuk menghadapi tantangan di era disrupsi saat ini. Karir profesionalnya
semakin berkembang ketika Amin Abdullah diangkat sebagai Rektor IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
selama dua masa jabatan. Masa jabatan pertama dimulai pada 2003 hingga 2005. Sementara masa jabatan
kedua berlangsung dari 2005 hingga 2008. Di bawah kepemimpinan Amin Abdullah, terjadi peristiwa
bersejarah yang signifikan ketika Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sunan Kalijaga bertransformasi
menjadi Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga pada tahun 2004.!!

Bagi Amin Abdullah, terdapat dua strategi yang perlu diterapkan untuk menemukan solusi
terhadap persoalan-persoalan keagamaan umat manusia. Kedua strategi ini saling berhubungan, di mana
Amin Abdullah berpendapat bahwa jika salah satu dari keduanya hilang, maka yang lain pun tidak akan
berfungsi dengan baik. Strategi pertama yang ia maksud adalah pendekatan normatif teologis, sedangkan
strategi yang kedua adalah pendekatan historis empiris. Pendekatan pertama merupakan cara kita

10 Muhammad Mukhlisin, Prof.Dr.M. Amin Abdullah, diakses dari
https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/1 1/biografi-prof-dr-m-amin-abdullah.html?utm_source=chatgpt.com,
pada tanggal 18/10/2025 pukul 16.08.

""" Adam Malik, Mendaras Pemikiran Amin Abdullah, diakses dari https:/khittah.co/mendaras-pemikiran-
amin-abdullah/, pada tanggal 29/9/2025 pukul 08.47.

38


https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/11/biografi-prof-dr-m-amin-abdullah.html?utm_source=chatgpt.com
https://khittah.co/mendaras-pemikiran-amin-abdullah/
https://khittah.co/mendaras-pemikiran-amin-abdullah/

memahami isu-isu keagamaan manusia dari perspektif norma-norma wahyu yang terdapat dalam agama
itu sendiri, sedangkan pendekatan kedua adalah cara melihatnya dari konteks sejarah kemanusiaan. 2

Amin Abdullah menawarkan cara baru yang inovatif dalam menggabungkan ilmu pengetahuan
dengan aspek etika, spiritual, dan kemanusiaan. Menurutnya, integrasi ilmu bukan sekadar memperluas
pengetahuan, melainkan juga menciptakan pemahaman yang lebih mendalam mengenai peran manusia.
Melalui berbagai karyanya, Amin Abdullah menegaskan pentingnya integrasi ilmu sebagai solusi untuk
mengatasi tantangan rumit yang dihadapi masyarakat modern, termasuk ketimpangan sosial, kerusakan
lingkungan, serta pertikaian antarbudaya.'3

Bagi Amin Abdullah studi Islam kontemporer memerlukan pendekatan yang bersifat
multidisiplin, interdisiplin, dan transdisiplin. Ketergantungan pada garis lurus ilmu pengetahuan dan
metode yang terpaku pada satu disiplin ilmu saja akan menyebabkan pemahaman dan interpretasi agama
menjadi terputus dari realitas serta kehilangan relevansinya dengan kondisi kehidupan di masyarakat.
Adopsi budaya pemikiran baru yang dapat secara mandiri memfasilitasi dialog antara elemen subjektif
(agama), objektif (ilmu pengetahuan), dan intersubjektif (filsafat) dalam keragaman ilmu pengetahuan
menjadi suatu keharusan di tengah konteks masyarakat yang beragam agama dan budaya, terutama di era
yang penuh tantangan dan problematika. Sehingga, perlu adanya upaya untuk membangun kembali
metodologi studi keilmuan yang relevan dan solutif terhadap persoalan yang ada.'*

Munculnya Dikotomi antara Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam

Dikotomi antara Sains dan Agama masih kerap kali muncul, hal ini berakibat sulitnya melakukan
pengembangan keilmuan dalam Studi Islam. Kedua hal ini seakan berbeda dan tidak bisa disatukan.
Masyarakat masih banyak yang mempersepsikan ilmu Sains seakan tidak penting karena bukan bagian
ilmu Agama, anggapan seperti inilah yang mengakibatkan munculnya sekat pemisah antara Sains dan
Agama.

Di era modern ini pendidikan mengalami perkembangan yang begitu pesat didukung adanya arus
modernitas dan globalisasi. Dunia Pendidikan Islam justru berada pada ancaman degradasi, dimana
manusia lebih mengedepankan Pendidikan umum daripada Pendidikan Agama. Pendidikan umum dan
Pendidikan Agama jarang mengalami keseimbangan sehingga muncul dikotomi, hal inilah yang sering
terjadi dalam dunia Pendidikan Islam. Munculnya dikotomi ini bisa memberi dampak yang signifikan
yaitu ilmu agama akan mengalami keterasingan dengan modernitas sehingga Sains dan Agama akan terus
bertolak belakang.

Perlu kita ketahui, bahwasanya Pendidikan Islam adalah upaya serius untuk membina dan
mengembangkan potensi manusia agar potensi sebagai hamba Allah dan Khalifah di muka bumi dapat
tercapai sebaik mungkin. Maka, Pendidikan Islam harus melibatkan semua aspek agar terintegrasi dengan
baik yang dimana kesemua aspek tersebut saling berkaitan dan harus saling bekerjasama satu sama lain

2. M. RADENANTA F. A. BIOGRAFI DAN PEMIKIRAN MUHAMMAD AMIN ABDULLAH, DIAKSES DARI
HTTPS://MAHASISWAINDONESIA.ID/BIOGRAFI-DAN-PEMIKIRAN-MUHAMMAD-AMIN-ABDULLAH/, PADA TANGGAL
29/9/2025 PUKUL 08.42.

13 Muhammad Ichsanul Akmal, Pemikiran Amin Abdullah Seputar Integrasi Keilmuan, FATHIR: Jurnal
Studi Islam Vol. 1 No.2, 2024, hlm. 121.
14 Marliat, Multidisiplin, Interdisiplin dan Transdisiplin Perspektif M. Amin Abdullah Metode Studi Agama
dan Studi Islam di Era Kontemporer, Jurnal Pendidikan dan Konseling Vol. 4 No. 2, 2022, hlm. 7279.
39



https://mahasiswaindonesia.id/biografi-dan-pemikiran-muhammad-amin-abdullah/

dalam upaya membentuk manusia dengan pribadi Muslim yang mengamalkan nilai-nilai Islam sesuai
tuntunan Al-Qur’an dan Sunnah.'>

Dalam perjalanan sejarahnya, terdapat dikotomi atau pemisahan antara ilmu-ilmu keislaman dan
ilmu-ilmu non-keislaman yang mengakibatkan penurunan pengembangan ilmu di tengah umat Islam.
Perpecahan ini berpengaruh besar terhadap kemajuan ilmu pengetahuan di negara-negara Muslim
sehingga muncullah juga pendikotomian dalam institusi pendidikan. Misalnya, lembaga pendidikan
agama yang hanya fokus pada materi pelajaran agama dan tidak mengintegrasikan ilmu pengetahuan
umum. Bahkan, ada pendapat yang menyatakan bahwa mempelajari ilmu pengetahuan umum yang
berasal dari Barat bisa mengarah pada kekafiran dan dianggap terlarang. Akibatnya, dunia Islam saat ini
tidak dapat bersaing dengan dunia luar yang lebih maju dalam teknologi dan sains.'®

Awal mula kemunculan dikotomi antara sains dan agama dalam dunia pendidikan Islam bermula
sejak abad pertengahan, khususnya sejak era hancurnya kejayaan peradaban Islam pada masa Dinasti
Abbasiyah. Pada masa tersebut terjadi kerusakan dan kemunduran dalam perkembangan ilmu
pengetahuan sehingga berdampak pada menurunnya budaya fikir ilmiah dan rasional di kalangan umat
Islam. Hal ini menyebabkan pemisahan yang tajam antara pendidikan agama (ilmu-ilmu akhirat) dan
pendidikan umum (ilmu-ilmu duniawi). Dikotomi pendidikan ini diperparah saat masa penjajahan Barat,
yang membawa ilmu pengetahuan modern dan sistem pendidikan sekuler. Sebagian ulama dan kalangan
masyarakat [slam menolak dan memisahkan ilmu agama dari ilmu duniawi, sehingga terjadi dualisme
pendidikan yang menempatkan keduanya sebagai ranah yang berbeda dan terpisah. Akibatnya,
pendidikan Islam mengalami fragmentasi antara pengetahuan keagamaan dan ilmu sains, yang sejatinya
dalam konsep Islam adalah satu kesatuan ilmu pengetahuan yang integral.!” Untuk mengatasi dikotomi ini
muncul upaya, yaitu mensinergikan ilmu agama dan ilmu umum agar terintegrasi dalam sistem
pendidikan Islam agar tidak terjadi pemisahan yang merugikan umat dan peradaban Islam secara
keseluruhan. Tujuan utamanya adalah menghasilkan individu yang memiliki pemahaman utuh antara
iman, ilmu, dan amal dalam menjalani kehidupan

Dalam hal ini peneliti memahami, adanya pendikotomian Sains dan Agama menjadikan
Pendidikan Islam kurang produktif yang kemudian menghasilkan cendekiawan yang minim nilai-nilai
spiritual. Adanya dikotomi Sains dan Agama dalam Pendidikan juga dapat berakibat munculnya ahli
agama yang kurang responsif terhadap persoalan sosial dan kurang melek terhadap perkembangan zaman.
Agama seakan terkurung dalam konteks sosial dan tidak memberikan kontribusi dalam persoalan sosial
yang muncul. Adanya dikotomi Sains dan Agama juga memunculkan persepsi bahwa, Pendidikan agama
hanya membahas persoalan akherat saja sedangkan Pendidikan Umum hanya berkutat pada masalah
duniawi saja. Pendikotomian seperti tidak semestinya terjadi, karena Islam memiliki ajaran yang universal
tidak semata-mata membahas urusan akherat saja tapi juga urusan duniawi.

Dalam konteks Indonesia dengan Umat Islam sebagai mayoritas, terdapat indikasi sederhana
tentang kuatnya pendikotomian Ilmu yaitu dengan didapatinya lembaga pendidikan agama dan lembaga
pendidikan umum, yang masing-masing berada dibawah naungan Kementrian Agama dan Kementrian

5 Muhammad Yusuf, dkk. Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab dan Solusinya. Bacaka’: Jurnal
Pendidikan Agama Islam Vol.1 No.1, 2021, hlm. 14.
16 Atika Yulanda, Epistemologi Keilmuan Integratif-Interkonektif M. Amin Abdullah dan Implikasinya
dalam Keilmuan Islam, Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin Vol. 18 No.1, 2019, him. 81.
17 Muhammad Yusuf, dkk, Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab dan Solusinya, Bacaka’ Jurnal
Pendidikan Agama Islam Vol. 1 No.1, 2021, him. 15-16.
40



Pendidikan. Di ranah praktis, ilmu umum berada di posisi yang lebih tinggi. Dengan kata lain, lembaga
umum lebih diminati ketimbang lembaga agama, dengan alasan ilmu agama tidak bisa menyelesaikan
problematika di tengah masyarakat, terutama untuk menyelesaikan masalah kesejahteraan sosial.
Implikasinya, anggaran pengembangan keilmuan lembaga agama berada jauh dibawah anggaran
pengembangan keilmuan yang disediakan pemerintah untuk Lembaga umum, apalagi lembaga agama
swasta seperti pesantren.'®

Pada poin ini dapat peneliti pahami bahwasanya cara pandang yang dikotomis antara Sains dan
Agama akan membuat dunia Islam kehilangan arah pijakan dalam mengarungi dinamika zaman yang
semakin kompleks. Padahal apabila kita ketahui, kemajuan dari temuan-temuan sains memiliki kontribusi
besar dalam kehidupan agama. Di sisi lain, agama akan kehilangan daya tarik dan kurang dapat
beradaptasi dengan perkembangan zaman jika tidak dibarengi dengan sains.

Paradigma Integrasi-Interkoneksi Amin Abdullah sebagai respon

Adanya paradigma Integrasi-Interkoneksi Amin Abdullah merupakan suatu respon terhadap
persoalan yang muncul di era modern saat ini. Gagasan ini menjadi suatu jawaban dari adanya
pendikotomian antara Sains/[lmu Umum dengan Ilmu Agama. Integrasi-Interkoneksi dipahami sebagai
keterpaduan, keterkaitan antar beragam disiplin ilmu baik ilmu Sains, Sosial dan Ilmu Agama. Perpaduan
ini bukanlah peleburan ilmu menjadi suatu disiplin ilmu baru, melainkan lebih pada karakter dan corak
keilmuan tersebut sehingga masih terdapat karakter asli dari ilmu tersebut.

Amin Abdullah memahami bahwasanya Integrasi-Interkoneksi tidak sama dengan Islamisasi
Sains. Pendekatan ini berupaya saling menghargai dalam keilmuan umum dan agama, karena dari
masing-masing ilmu yang ada memiliki corak dan keterbatasan tersendiri dalam memacahkan suatu
persoalan. Maka dari itu diperlukan adanya kesinambungan dan kerjasama dimana tiap keilmuan
memiliki pendekatan dan metode masing-masing. Munculnya Integrasi-Interkoneksi merupakan
terobosan yang baik karena menyatukan lebih dari satu disiplin ilmu.! Perbedaan yang pokok antara
Islamisasi Ilmu dengan Integrasi yaitu Islamisasi Ilmu lebih memilah dan memilih ilmu yang dianggap
Islami dengan yang bukan Islami. Sedangkan Integrasi lebih pada upaya mensinergikan ilmu umum dan
agama tanpa perlu menghilangkan corak keunikan dari masing-masingnya.?’

Amin Abdullah merupakan salahsatu intelektual Islam yang aktif menentang dikotomi dalam
Pendidikan Islam. Integrasi dan Interkoneksi dalam Pendidikan Islam sebagai bentuk upaya
menghilangkan dikotomi antara Ilmu Umum/Sains dengan Ilmu Agama. Salahsatu fenomena adanya
pendikotomian ini yaitu, dahulu pesantren banyak yang hanya berfokus pada pengajaran agama saja.
Namun, sekarang banyak pesantren yang mulai menggabungkan kurikulum Pendidikan umum berbasis
Sains dengan kurikulum kepesantrenan/Agama. Hal ini menjadi langkah yang tepat agar Lembaga
Pendidikan Islam (pesantren) dapat bersaing di dunia modern. Sehingga dapat mencetak lulusan yang
mempunyai keseimbangan pada aspek kognitif, emosional serta spiritual.?!

8 M. Amin Abdullah, Menyelami Al-Aql Al-Rusydiyah dalam Pemikiran Islam, Kata Pengantar dalam buku
Mendamaikan Agama dan Filsafat karya Ibnu Rusyd (Sleman: Kalimedia, 2015), hlm. x-xi.

19 Nisa A-Zahro Jauzaa’ & Rustam Ibrahim, Integrasi Keilmuan Perspektif M. Amin Abdullah
(Pendekatan Integratif-Interkonektif), AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies Vol. 8 No.1, 2025, hlm. 303.

20 Amin Abdullah, Islamic Studies: Paradigma Integrasi-Interkoneksi Sebuah Antologi, (Yogyakarta:
SUKA Press, 2007), hlm. 50

2! Dhilla Nur Fajri Aprillia & Istikomah, Konsep Pemikiran Amin Abdullah dalam Pendidikan Islam
dengan Pendekatan Integratif-Interkonektif, A7-TAJDID: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam Vol. 9 No.l,
2025, him. 348.

41



Menurut Amin Abdullah masyarakat Indonesia kurang menekuni ilmu pengetahuan umum dan
Ilmu Agama hanya berkembang dalam kerangka normatif dan kurang adaptif terhadap perkembangan
zaman. Maka, ilmu pengetahuan umum/sains jangan dibiarkan menjadi ilmu yang sekuler sehingga perlu
untuk digabungkan dengan Ilmu Agama. Penggabungan ini sebagai upaya agar Agama tidak terkurung
dalam kerangka normatif dan lebih bisa responsif terhadap problematika sosial.??

Apabila kita merujuk pada sejarah kejayaan dunia Islam hal ini tidak bisa lepas dari pesatnya
perkembangan ilmu pengetahuan. Pada abad pertengahan banyak muncul Ilmuwan Islam kaliber yang
dikenal dunia seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Khawarizmi. Mereka tidak hanya menekuni satu
bidang saja (ilmu agama) melainkan gencar juga dalam menekuni Sains. Para [Imuwan Muslim tersebut
tidak pernah mendikotomikan antara Sains dan Agama. Mereka meyakini bahwa Sains dan Agama harus
dipegang secara totalitas dimana keduanya merupakan bentuk integralitas Islam yang tidak bisa
dipisahkan antara satu aspek dengan aspek yang lain.?

Konsep integrasi dan interkoneksi ini merupakan salah satu alternatif dalam menciptakan dialog
antara pendekatan normatif dan historis dalam studi keislaman. Tentunya, hal ini bermanfaat untuk
memperluas variasi pemikiran secara menyeluruh. Selanjutnya, ide ini menekankan bahwa kajian
qauliyah atau Hadharat Al-Nash, Hadharat Al- ‘llm, dan Hadharat Al-Falsafah memiliki keterkaitan yang
saling terhubung. Paradigma ini juga berupaya memberikan tawaran dan peluang bagi seluruh bidang
ilmu untuk dapat berkolaborasi dan dihubungkan demi menciptakan sudut pandang baru yang dapat
mengisi kekurangan di antara disiplin ilmu yang ada.?* Lebih jauh lagi, ide ini lahir dari penggabungan
tiga pendekatan filsafat, yaitu bayani, burhani, dan irfani. Ketiga cara ini juga mencerminkan berbagai
pendekatan seperti normatif, historis, dan intuitif sebagai penghubung yang memungkinkan kedua metode
tersebut berjalan beriringan.

........
.......
.....
.....

_______ o g
,s"" oV oy ™ '::
r ,‘«"" __________ T Y
AN A oo P
:.. 53’ é’i \ o ; "qusy ,'.% . ._‘.
r § LN Po° ) Soes N k.
1 P ARNA Y
PR 28 R SR W T Y
.8 [y e dRMBARR: e
I Y X %%1%-.--' :
g ; S I ' 3 : :
e
Leeemm? 2 \ENSUNNASG /& feenl g 1
D
P <5 "-c_' 1o, oy .
o ‘\% %4 .

Gambar 1. Skema jaring laba-laba keilmuan

22 Dhilla Nur Fajri Aprillia & Istikomah, Konsep Pemikiran Amin Abdullah dalam Pendidikan Islam
dengan Pendekatan Integratif-Interkonektif...,hlm.350.
2 Andi Eliyah Humairah, dkk. Memahami Dikotomi Ilmu Pengetahuan Umum dan Agama Dalam
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam...,him. 16.
24 M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002),
402-403.
42



Amin Abdullah turut membuat suatu konsep integrasi ilmu yang di skemakan dengan jaring laba-
laba.?®> Salah satu sumbangan signifikan Amin Abdullah adalah pengembangan kerangka epistemologi
ilmu Islam yang berfokus pada integrasi. [a memperkenalkan suatu skema yang dikenal dengan istilah
spider web atau “jaring laba-laba” di mana berbagai bidang ilmu terhubung satu sama lain layaknya
sebuah jaringan yang kompleks. Dalam kerangka ini, ilmu agama tidak lagi bersifat terpisah tetapi
menyatu dengan filsafat, sosiologi, antropologi, serta ilmu umum lainya. Pendekatan ini dianggap inovatif
karena mendorong diskusi yang mendalam antara warisan intelektual Islam dan realitas ilmu pengetahuan
masa kini.?

Dari skema jaring laba-laba tersebut peneliti memahami dalam kaitanya dengan pendidikan
Islam, adalah sebuah konsep epistemologi integratif-interkonektif yang menggambarkan bagaimana
berbagai cabang ilmu pengetahuan Islam seperti ‘Uliim al-Din (ilmu agama), al-Fikr al-Isldmy
(pemikiran Islam), dan Dirdsah al-Islamiyyah (studi Islam) saling terhubung dan berinteraksi layaknya
jaring laba-laba. Skema ini menekankan keterkaitan dan integrasi antara disiplin ilmu agama dan ilmu
sosial kontemporer secara holistik. Tujuannya adalah menyatukan berbagai ilmu agar tidak terfragmentasi
dan tetap relevan dalam menghadapi persoalan modern secara komprehensif. Apabila kita amati,
Kontribusi skema ini terhadap sistem pendidikan madrasah, pesantren, dan pendidikan umum sangat
signifikan:

Pertama, di madrasah dan pesantren, skema ini dapat mengatasi pemisahan tajam antara ilmu
agama dan ilmu umum dengan mengintegrasikan keduanya secara sistematis dalam kurikulum, sehingga
santri dan siswa tidak hanya menguasai ilmu keagamaan tetapi juga memahami konteks sosial dan ilmu
pengetahuan modern.

Kedua, di pendidikan umum, implementasi skema spider web mendorong integrasi nilai-nilai
Islam dalam pengajaran ilmu pengetahuan sehingga pendidikan tidak hanya soal transfer ilmu rasional
tetapi juga pembentukan karakter dan spiritualitas.

Ketiga, secara keseluruhan, skema ini memperkuat pendidikan Islam menjadi sistem pendidikan
yang holistik, adaptif terhadap perkembangan zaman, dan mampu menghasilkan lulusan yang berilmu
serta berakhlak mulia sesuai ajaran Islam.

Pada poin ini peneliti memahami bahwa, Paradigma Integrasi-Interkoneksi Amin Abdullah adalah
sebuah gagasan epistemologis yang dikembangkan sebagai respon terhadap adanya dikotomi antara ilmu
agama dan ilmu sains terutama dalam pendidikan Islam. Paradigma ini berusaha menyatukan dan
mengkoneksikan berbagai bidang keilmuan, khususnya ilmu agama dengan ilmu umum (ilmu sains,
sosial, dan humaniora), yang selama ini sering dipisah-pisah dan dianggap bertentangan satu sama lain.

25 Menurut Amin Abdullah, gambar jaring laba-laba keilmuan mengilustrasikan hubungan yang bercorak
teoantroposentris-integralistik. Selain itu merupakan gambaran dari landasan etika-moral keagamaan yang objektif
dan kokoh, karena keberadaan Al-Qur’an dan Sunnah dimaknai secara baru yang berpijak pada pandangan hidup
keagamaan manusia yang menyatu dalam satu tarikan nafas keilmuan dan keagamaan. Kesemuanya ditujukan untuk
kesejahteraan manusia secara bersama-sama tanpa pandang latar belakang etnisitas, agama, ras maupun golongan,
yang menarik dari teori bangunan pemikiran spider web Amin Abdullah adalah penempatan Al-Qur’an ditengah
kompleksitas perkembangan keilmuan. Ini suatu penegasan yang penting bagi setiap Muslim bahwa Al-Qur’an
diyakini sebagai sumber kebenaran, etika, hukum, kebijaksanaan, dan pengetahuan. Lihat, Hendri Juhana, dkk.
Integrasi Ilmu M. Amin Abdullah dan Kuntowijoyo, JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan Vol. 5 No.l, 2022, hlm.
196.

26 Tim Redaksi, Prof. Amin Abdullah dan Gagasanya Tentang Integrasi dan Interkoneksi Keilmuan, diakses
dari https:/officialpbhmi.org/gagasan-keislaman-kemodernan-dan-keindonesiaan-cak-nur/ pada tanggal 29/9/2025
pukul 19.53.

43


https://officialpbhmi.org/gagasan-keislaman-kemodernan-dan-keindonesiaan-cak-nur/

Amin Abdullah mengemukakan bahwa dalam memahami fenomena kehidupan yang kompleks,
berbagai disiplin ilmu tidak dapat berdiri sendiri tetapi saling terkait dan membutuhkan satu sama lain.
Paradigma ini menolak pemisahan dikotomis antara ilmu agama dan ilmu sains yang selama ini
menimbulkan konflik dan kesalahpahaman, misalnya anggapan bahwa ilmu sains Barat bisa membawa
pada kekafiran. Integrasi-Interkoneksi berusaha membangun jembatan dan dialog yang konstruktif agar
antara ilmu agama dan ilmu umum terjadi saling melengkapi dan menghargai, bukan saling menolak.
Perlunya mengharmoniskan Sains dan Agama dalam Pendidikan Islam Kontemporer

Tradisi pemikiran keilmuan yang dikotomis memiliki akar historis yang panjang di tengah umat
Islam, itulah mengapa perlu sekali mengharmoniskan Sains dan Agama. Dalam sejarah Pendidikan Islam
klasik, di satu sisi telah terpola pengembangan keilmuan yang bercorak teoantroposentrik-integralistik
yang dipelopori cendeikiawan rasional/filsuf seperti Ibnu Sina, Ibnu Khaldun, Ibu Rusyd, namun di sisi
lain turut dihadapkan dengan pola pengembangan keilmuan agama yang spesifik-parsialistik yang banyak
dikembangkan oleh ulama Hadits, ulama Fiqih, dan ulama Tasawuf. Sekat pemisah secara diametral antar
keduanya berakibat pada rendahnya mutu pendidikan dan kemunduran dunia Islam hingga fase
setelahnya.?’

Pendidikan Islam kontemporer berupaya mengintegrasikan nilai-nilai keislaman fundamental
dengan perkembangan zaman modern, fokus pada pengembangan individu yang seimbang secara
intelektual, spiritual, dan sosial. Konsep ini bertujuan untuk menjawab tantangan zaman dengan
menerapkan ilmu pengetahuan modern dan teknologi informasi, serta membentuk manusia yang utuh
(holistik) dan menjadi khalifah Allah yang bertanggung jawab.?® Dalam konsep ini sudah jelas
bahwasanya Pendidikan Islam kontemporer menuntut adanya harmonisasi antara Sains dan Agama,
karena keduanya menjadi tiang penyangga agar tetap ada keseimbangan.

M. Amin Abdullah menyadari bahwa penting untuk adanya penggabungan dan dialog keilmuan
dalam pendidikan Islam kontemporer. Pandangannya mengenai pengintegrasian dan interkoneksi
berlandaskan pada satu tujuan, yaitu untuk menciptakan ilmu yang berkualitas yang mendukung
peradaban Islam. Yang dimaksud dengan ilmu yang berkualitas adalah pengetahuan yang tidak hanya
membahas tauhid, namun juga menjelaskan tentang aspek-aspek modern.?’

Amin Abdullah dalam konteks pendidikan Islam telah memperkenalkan inovasi melalui
pendekatan integrasi-interkoneksi di lembaga pendidikan, khususnya di Universitas Islam Negeri (UIN)
Yogyakarta, yang berpotensi menjadi pendorong utama bagi perkembangan ilmu di sektor pendidikan.
Pemfokusan yang mendalam terhadap ilmu agama dan ilmu umum menjadi suatu keharusan yang harus
dimiliki oleh sebuah lembaga pendidikan. Dengan penerapan konsep dan beberapa prinsip yang ada, hal
ini telah memperlihatkan bagaimana integrasi-interkoneksi dapat diimplementasikan di sebuah
Universitas Islam. Diharapkan, idealisme dari konsep yang ada dapat diimplementasikan secara efektif
dengan dukungan dari semua komponen yang terlibat di lingkungan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.*

27 M. Amin Abdullah, Menyelami Al-Aql Al-Rusydiyah dalam Pemikiran Islam... hlm. x.

28 Abdul Nasir, Pendidikan Islam Kontemporer, Jurnal Riset Rumpun Ilmu Pendidikan Vol. 4 No.1, 2025,
hlm. 191.

2 Abdullah Diu, Pemikiran M. Amin Abdullah tentang Pendidikan Islam dalam Pendekatan Integrasi-
Interkoneksi, Jurnal llmiah AL-Jauhari (JIAJ) Vol. 3 No. 1, 2018, hlm. 12.

30 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-interkonektif
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), him. 107.

44



Pemikiran Abdullah juga menunjukkan bahwa, transformasi institusi pendidikan Islam seperti
dari TAIN menjadi UIN, merupakan langkah yang positif dalam memperluas cakupan studi keislaman.
Integrasi keilmuan yang dia usulkan tidak hanya mencakup bidang-bidang tradisional seperti fikih, tafsir,
dan hadis, tetapi juga memperluas jangkauan keilmuan ke bidang-bidang lain seperti sains, humaniora,
dan teknologi. Ini mencerminkan visinya akan suatu pendekatan yang inklusif dan holistik terhadap
pengetahuan, yang diharapkan dapat memberikan kontribusi yang signifikan terhadap perkembangan ilmu
pengetahuan dan pemahaman keislaman di era kontemporer. Dengan demikian, pemikiran Amin
Abdullah memperlihatkan bahwa integrasi keilmuan bukanlah sekadar konsep teoretis, tetapi merupakan
suatu kebutuhan yang mendesak dalam menghadapi tantangan zaman. Upaya untuk menyatukan berbagai
disiplin ilmu dalam sebuah wadah integratif tidak hanya dapat meningkatkan pemahaman kita tentang
kompleksitas realitas, tetapi juga dapat membantu dalam mengembangkan solusi yang lebih holistik dan
berkelanjutan terhadap berbagai masalah yang dihadapi oleh masyarakat dan umat manusia secara
keseluruhan 3!

Pemikiran Amin Abdullah dalam konteks pesantren berpusat pada integrasi dan interkoneksi
keilmuan dengan latar belakang tradisi pesantrennya. la mengusulkan paradigma "jaring laba-laba
teoantroposentrik-integralistik" yang menggabungkan ilmu agama dan umum, berangkat dari Al-Qur'an
dan Hadis sebagai landasan normatif, tetapi menghargai dan mengintegrasikan disiplin ilmu modern.
Tujuannya adalah mengatasi pemahaman Islam yang kaku dan tekstual serta menjawab kompleksitas
masalah global.3?

Dalam konteks lembaga pendidikan pesantren dan perguruan tinggi Islam, gagasan Amin
Abdullah memiliki implikasi signifikan. Pesantren, yang secara tradisional berfokus pada pengajaran
agama, perlu mengadopsi pendekatan pembelajaran yang juga menyertakan penguasaan ilmu
pengetahuan modern dan pengembangan pengetahuan sains, tanpa mengesampingkan nilai-nilai agama.
Sedangkan perguruan tinggi Islam, seperti UIN, didorong untuk merekonstruksi kurikulum mereka
dengan memasukkan integrasi nilai-nilai agama dalam pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi
secara ilmiah dan inovatif. Contohnya, pengembangan model pendidikan sains yang mengacu pada
paradigma jaring laba-laba ilmiah (scientific spider web) di UIN Sunan Kalijaga, yang memadukan ilmu
agama dan sains secara dialogis dan konfirmatif.

Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam di pesantren dan perguruan tinggi tidak hanya
mencetak generasi yang religius, tetapi juga cerdas secara intelektual dan mampu menghadapi tantangan
global kontemporer dengan wawasan yang holistik dan visioner. Ini membuka peluang bagi terwujudnya
pendidikan Islam yang inklusif dan progresif, di mana ilmu agama berfungsi sebagai landasan etis dan
spiritual sekaligus sebagai inspirasi untuk kemajuan keilmuan dan teknologi.

Pada poin ini peneliti membuat suatu pemahaman, Pendidikan Islam kontemporer perlu
mengharmoniskan Sains dan Agama untuk membentuk individu dengan pemahaman komprehensif
tentang urusan duniawi yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga bijaksana dan beretika.
Harmonisasi ini mengintegrasikan ilmu ilmiah dan nilai moral spiritual dari agama Islam agar
menghasilkan lulusan yang dapat menerapkan prinsip ilmiah sekaligus ajaran agama dalam kehidupan
sehari-hari. Hal ini juga berfungsi menghilangkan dikotomi antara Sains dan Agama. Integrasi ini relevan

31 Muhammad Ichsanul Akmal, Pemikiran Amin Abdullah Seputar Integrasi Keilmuan, FATHIR: Jurnal
Studi Islam Vol. 1 No.2, 2024, hlm. 133-134.
32 Khoirul Niam & Rustam Ibrahim, Rekonstruksi Pemikiran Islam Kontemporer: Pendekatan Integratif-
Interkonektif, JIPP: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Pembelajaran Vol. 7 No. 1, 2025, hlm. 167.
45



untuk menghadapi tantangan zaman modern dengan kemajuan teknologi dan globalisasi, di mana ilmu
tanpa nilai agama bisa menimbulkan teknologi destruktif, dan Agama tanpa pemahaman Sains bisa
menjauh dari realitas sosial. Pendidikan yang mengharmoniskan Sains dan Agama membantu membentuk
insan kamil yang sempurna secara spiritual dan intelektual, serta memperkuat karakter moral dalam
proses pembelajaran. Dari pembacaan peneliti terhadap pemikiran Amin Abdullah tersebut, peneliti
menegaskan Pendidikan Islam kontemporer perlu mengharmoniskan sains dan agama agar tercipta insan
yang berilmu tinggi sekaligus bertakwa, mampu berkontribusi dalam kemajuan zaman tanpa kehilangan
jati diri spiritualnya. Pada poin ini peneliti memahami, dimana gagasan Amin Abdullah sudah banyak
diaplikasikan di berbagai Lembaga Pendidikan Islam.

KESIMPULAN

Pada penelitian ini peneliti menarik kesimpulan, adanya dikotomi Sains dan Agama dalam
pendidikan Islam merujuk pada pemisahan atau dualisme sistem pendidikan antara ilmu agama Islam dan
ilmu umum/sains. Amin Abdullah merupakan salahsatu intelektual Islam yang aktif menentang dikotomi
dalam Pendidikan Islam. Integrasi dan Interkoneksi dalam Pendidikan Islam sebagai bentuk upaya
menghilangkan dikotomi antara [lmu Umum/Sains dengan Ilmu Agama. Pendidikan Islam kontemporer
berupaya mengintegrasikan nilai-nilai keislaman fundamental dengan perkembangan zaman modern,
fokus pada pengembangan individu yang seimbang secara intelektual, spiritual, dan sosial. Pendidikan
yang mengharmoniskan Sains dan Agama membantu membentuk individu yang cerdas secara intelektual
dan memiliki karakter, moralitas yang baik.

Penelitian ini merekomendasikan agar gagasan harmonisasi Sains dan Agama dalam pemikiran
Amin Abdullah dijadikan sebagai landasan konseptual bagi pengembangan model pendidikan Islam yang
berorientasi pada integrasi keilmuan. Dengan demikian, pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan
generasi yang tidak hanya religius, tetapi juga rasional dan terbuka terhadap kemajuan sains dan
teknologi. Berdasarkan hasil analisis, disarankan agar para pendidik dan pengambil kebijakan di lembaga
pendidikan Islam mengintegrasikan prinsip-prinsip harmonisasi sains dan agama sebagaimana
dikemukakan oleh Amin Abdullah ke dalam kurikulum dan praktik pembelajaran. Pendekatan ini dapat
membantu menciptakan paradigma pendidikan Islam yang lebih inklusif, kritis, dan relevan dengan
perkembangan ilmu pengetahuan modern.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah Diu, Pemikiran M. Amin Abdullah tentang Pendidikan Islam dalam Pendekatan Integrasi-
Interkoneksi, Jurnal llmiah AL-Jauhari (JIAJ) Vol. 3 No. 1, 2018.

Adam Malik, Mendaras Pemikiran Amin Abdullah, diakses dari https://khittah.co/mendaras-pemikiran-
amin-abdullah/, pada tanggal 29/9/2025 pukul 08.47.

Andi Eliyah Humairah, dkk. Memahami Dikotomi Ilmu Pengetahuan Umum dan Agama Dalam
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam, JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 3 No.3,
2024.

Arfan Nusi, Dikotomi Pendidikan Islam dan Umum: Telaah Pemikiran Integrasi-Interkoneksi M. Amin
Abdullah, Jurnal Irfani Vol. 16 No. 2, 2020.

Atika Yulanda, Epistemologi Keilmuan Integratif-Interkonektif M. Amin Abdullah dan Implikasinya
dalam Keilmuan Islam, Tajdid: Jurnal llmu Ushuluddin Vol. 18 No.1, 2019.

Dhilla Nur Fajri Aprillia & Istikomah, Konsep Pemikiran Amin Abdullah dalam Pendidikan Islam
dengan Pendekatan Integratif-Interkonektif, AT-TAJDID: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran
Islam Vol. 9 No.1, 2025.

46


https://khittah.co/mendaras-pemikiran-amin-abdullah/
https://khittah.co/mendaras-pemikiran-amin-abdullah/

Khoirul Niam & Rustam Ibrahim, Rekonstruksi Pemikiran Islam Kontemporer : Pendekatan Integratif-
Interkonektif, JIPP: Jurnal llmu Pendidikan dan Pembelajaran Vol. 7 No. 1, 2025.

M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-interkonektif
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006).

, Islamic Studies: Paradigma Integrasi-Interkoneksi Sebuah Antologi, (Y ogyakarta:

SUKA Press, 2007.

, Menyelami Al-Aql Al-Rusydiyah dalam Pemikiran Islam, Kata Pengantar dalam

buku Mendamaikan Agama dan Filsafat karya Ibnu Rusyd (Sleman: Kalimedia, 2015).

, Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di tengah Pandemi Covid-19,

Jurnal Maarif: Arus Pemikiran Islam dan Sosial Vol. 15 No.1, 2020.

, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002),

402-403.

M. Radenanta F. A. Biografi dan Pemikiran Muhammad Amin Abdullah, diakses dari
https://mahasiswaindonesia.id/biografi-dan-pemikiran-muhammad-amin-abdullah/, pada tanggal
29/9/2025 pukul 08.42.

Marliat, Multidisiplin, Interdisiplin dan Transdisiplin Perspektif M. Amin Abdullah Metode Studi Agama
dan Studi Islam di Era Kontemporer, Jurnal Pendidikan dan Konseling Vol. 4 No. 2, 2022.

Hendri Juhana, dkk. Integrasi Ilmu M. Amin Abdullah dan Kuntowijoyo, JIIP: Jurnal [llmiah Ilmu
Pendidikan Vol. 5 No.1, 2022.

Humairoh & Ahmad Mustafidin, Integrasi [Imu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan Islam Kontemporer,
Naafi: Jurnal llmiah Mahasiswa Vol. 3 No. 2, 2025.

Muhammad Ichsanul Akmal, Pemikiran Amin Abdullah Seputar Integrasi Keilmuan, FATHIR: Jurnal
Studi Islam Vol. 1 No.2, 2024.

Muhammad Mukhlisin, Prof.Dr.M. Amin Abdullah, diakses dari
https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/11/biografi-prof-dr-m-amin-
abdullah.html?utm_source=chatgpt.com, pada tanggal 18/10/2025 pukul 16.08.

Muhammad Yusuf, dkk. Dikotomi Pendidikan Islam: Penyebab dan Solusinya. Bacaka’: Jurnal
Pendidikan Agama Islam Vol.1 No.1, 2021.

Nailis Sa’adah Alwi & Amiril, M, Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif M. Amin Abdullah,
GHIROH: Jurnal llmiah Pendidikan Agama Islam Vol. 3 No.1, 2024.

Nisa A-Zahro Jauzaa’ & Rustam Ibrahim, Integrasi Keilmuan Perspektif M. Amin Abdullah AL-AFKAR:
Journal for Islamic Studies Vol. 8§ No.1, 2025.

Tabrani Tajuddin & Neny Muthiatul Awwaliyyah, Paradigma Integrasi-Interkoneksi Islamisasi
[lmuDalam Pandangan Amin Abdullah, Aksiologi : Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sosial Vol.1
No.2,2021.

Tim Redaksi, Ibnu Rusyd, Dari Filsuf Islam Sampai Kebangkitan Renaisans, diakses dari
https://klikdinamika.com/ibnu-rusyd-dari-filsuf-islam-sampai-kebangkitan-renaisans.html, pada

tanggal 18/10/2025 pukul 18.45.
Tim Redaksi, Prof. Amin Abdullah dan Gagasanya Tentang Integrasi dan Interkoneksi Keilmuan, diakses
dari https://officialpbhmi.org/gagasan-keislaman-kemodernan-dan-keindonesiaan-cak-nur/ pada

tanggal 29/9/2025 pukul 19.53.
Veni Sofia & Syaiful Dinata, Integrasi Agama dan Sains: Dari Tokoh Pembaharuan M. Amin Abdullah,
Khazanah : Journal of Islamic Studies Vol. 4 No. 1, 2025.

47


https://mahasiswaindonesia.id/biografi-dan-pemikiran-muhammad-amin-abdullah/
https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/11/biografi-prof-dr-m-amin-abdullah.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.muhammadmukhlisin.com/2012/11/biografi-prof-dr-m-amin-abdullah.html?utm_source=chatgpt.com
https://klikdinamika.com/ibnu-rusyd-dari-filsuf-islam-sampai-kebangkitan-renaisans.html
https://officialpbhmi.org/gagasan-keislaman-kemodernan-dan-keindonesiaan-cak-nur/
https://pusdikra-publishing.com/index.php/jelr/index

